#### INDEX

- ・蓮生活佛/法語開示02-09版
- 真佛論劍/蓮生悟語10版
- ・世界華光11版
- 真佛網路大學課程12版
- ·活動報導13-14版
- 真佛園地15版 一個活佛的秘境16-17版
- 蓮生活佛文集導讀18-19版
- ・最新訊息20版

#### 2025年5月8日

True Buddha News Weekly | 1991年10月創刊 總社負責人:釋蓮悅上師 發行地址:台北市大同區民生西路240號7樓

真佛報線上捐款贊助:https://tbnewshq.org/

Email: tbnewshq@gmail.com

電話: (+886)978-598-389 郵政劃撥帳號: 22714759 戶名:社團法人中國真佛宗密教總會



中華郵政南投雜字第 4 號 登 記 證

中華郵政關心您









# 2025 師尊佛誕 全球道場請佛住世」

#### 離開六塵分別的心 才是真心 煩惱未漏盡 不能證阿羅漢果

在上週的《楞嚴經》開示,佛陀與阿難「心在 何處」的對話,已將近到達了最高潮,在佛陀一次 次的否定下,阿難對佛陀說出了那一句:「您告訴 我這樣的心不是我的心,那我不是就沒有心了?」 是啊!到底什麼才是心呢?

因此,盧師尊在本期一開頭就坦言:「接下來 這一段很深的,非常難理解。」佛陀說:我要開始 對你們說,什麼是「無生法忍」。如來常說:一切 法都是由心所變現,一切因果也都由心所顯化。這 世界小至蟲蟻花草,大至虛空,都有形體樣貌,心 也應該有。

若你很仔細的,深刻的研究下去,當你能離開 「色聲香味觸法」,這「六塵」的「心」,你還能 分別,那個才是真正的「心」。六塵是不斷變動 的,所以除去六塵,又是誰在修證無生法忍呢?聽 佛陀講到這裡,阿難與大眾都已經呆住了。此時佛 陀又繼續說:世間有許多修行者,雖然修成了九次 第的禪定,但因為煩惱還無法全部漏盡,仍不能證 得阿羅漢的果位。想知道更完整精彩的開示內容, 敬請詳閱本期真佛報。

#### 自然成佛 因眾生皆有佛性 不增不減 輪迴乃夢幻一場

佛法告訴我們,你我誕生在娑婆世界,是因果 輪迴所致。佛陀也告訴我們:人來到這世界,就是 為了「酬業」。因果、業力,似乎是掌握一切眾生 的終極力量。所以週六有弟子提問:盧師尊說自己 治好一個精神病患者,別的地方就多出一個精神病 患者,因為「病業」。這是為什麼,那麼這樣的救 度,究竟有無功德可言?

盧師尊坦言:自己的感覺確實如此,但若問是 什麼理由?他也不知道!只能用一個比喻,就是一 籃蘋果中,總有幾顆是爛的。就像每個地方,總會 有幾個調皮搗蛋的人一樣。世界總是不完美的,只 能這樣解釋。

弟子又問:師尊曾說「所有眾生將來都會自己 成佛」,但也曾說「觀音菩薩觀察自己度眾的成 果,結果是:眾生沒有少一個,也沒有多一個。」 二者看似彼此矛盾,該如何理解?盧師尊答覆道: 其實,你讀了《楞嚴經》後你就知道,自然成佛, 是因為眾生本來就有佛性。不增不減,是因為那不 過是一場夢幻而已。想知道更多「你問我答」的開 示內容,敬請詳閱本期真佛報。

#### 全球真佛道場聯合啟建 「瑤池金母請佛住世薈供大法會」

日期:2025年5月18日(星期日) 時間:全球雲端同步直播法會

真佛宗全球上師團,將帶領全球真佛道場及各 級弘法人員、全球真佛弟子共同迴向, 祈願 師佛 佛體安康 無病安樂 健康長壽自在。

- 【第一場】台灣時間5月18日(日)上午9點:由台 灣雷藏寺負責帶領
- 【第二場】台灣時間5月18日(日)下午2點・由台 灣 中觀雷藏寺負責帶領
- 【第三場】台灣時間5月18日(日)下午5點(印尼 時間下午4點)由印尼雷藏寺負責帶領
- 【第四場】台灣時間5月18日(日)晚上8點・由馬 來西亞 般若雷藏寺負責帶領
- 【第五場】西雅圖時間5月18日(日)上午11點(巴 西時間下午點)由巴西 真諦雷藏寺負責 帶領

敬請 共轉法輪。五百萬弟子共同請佛住世, 同心同願守護寶貴的傳承法脈,護持 師尊正法久 住,法輪常轉!

我們敬禮傳承祖師,敬禮了鳴和尚、敬禮薩迦 證空上師、敬禮十六世大寶法王噶瑪巴、敬禮吐登 達爾吉上師。我們敬禮壇城三寶,敬禮今天同修的 本尊「蓮華生大士」。師母、丹增嘉措、吐登悉 地、吐登卡瑪。各位上師、教授師、法師、講師、 助教、堂主以及各位同門,還有網路上的同門。大 家晚安、大家好!(聖尊以各國語問候大眾)

#### 蓮華生大士 藏密第一祖師

今天我們同修「蓮華生大士」。大家都知道蓮 華生大士,祂是「藏密」第一位的祖師。我們也曾 經講過,祂是「釋迦牟尼佛、阿彌陀佛、觀世音菩 薩」三身合一的變化身。祂其實沒有父親、也沒有 母親。祂是在「達喇郭嘯海」的一朵蓮花裡面化生 出來的。那時候「赤松德真王」從印度把「蓮華生 大士」請到了西藏,祂在西藏一共有五十年的時

蓮華生大士、「西藏王 赤松德真」、跟「寂 護」,三個人合建第一座寺廟,在「雅魯藏布江」 旁邊的「桑耶寺」。根據「松贊干布」的《柱間 史》,記載「蓮華生大士」祂是阿富汗人。「鄔 金」到底在哪裡?「鄔仗那」到底在哪裡?很多人 認為是在現在巴基斯坦跟印度中間的「喀什米 爾」,有人認為是在那裡。《柱間史》所寫的地點 是在阿富汗。歷史經過那麼久,事實上在印度的歷 史,當然他們是有記載的,但有時候是不清楚。在 時間上有一點交錯、地點也不太一樣。不管怎麼 樣,祂都是一個大成就者。

祂有名的佛母有二十五個,最出名的就是「伊 喜措嘉、曼達拉娃、釋迦爹娃、卡拉希地、達希」 五個佛母。我們也傳過祂的變化身——「多傑左烈 憤怒身」。多傑左烈的那一隻母老虎就是「達希」 所化生。我曾經問過西藏的「金美仁波切」。我 說:「蓮華生大士到底有多少佛母?」他跟我講: 兩萬。另外馬上有一個同門站起來講:「不是兩 萬,是十萬!」有一個淨土叫「奧明淨土」——空 行母的淨土,那裡有十萬空行母。這十萬空行母, 在奧明淨土的十萬空行母,他們講都是蓮華生大士 的佛母,也有人這樣子講。總之,祂是很神奇、很 特殊、很偉大的一個密教行者。

#### 了鳴和尚與諾那上師互為師徒

這密教的傳承,剛開始是「紅教」的傳承。蓮 華生大士是紅教的第一個祖師。紅教的傳承一直傳 到現在。我的師父「了鳴和尚」是西康「諾那上 師」最好的朋友。他們在四川的時候是在一起的, 兩個人互為師徒。又是師父、又是徒弟、又是朋 友。

#### 唐朝開元三大士 民國諾那上師

中國的密教是諾那上師傳進來的。唐朝的時 候,當然有所謂的「中密」,中密是中國的密宗。 那時候是唐朝開元期間,「金剛智、善無畏、不 空」三位從印度到中國傳密教的上師,叫「開元三 大士」,那是中密。

另外有「台密」,不是「台灣」的密宗,是 「天台山」的密宗。是日本「最澄」到天台山去學 回來的密宗,是「台密」。還有所謂的日本的「真 言宗」,是「空海大師」到了西安,在「青龍 寺」,「惠果老和尚」傳給他的,那是真言宗 空 海大師。有藏密——西藏的密宗、有中密——中國 的密宗、有真言宗,另外還有台密。

了鳴和尚所學的就是諾那上師——西康「諾那 呼圖克圖」、諾那上師的。後來諾那上師再請「貢 噶仁波切」,「白教」兼「紅教」。諾那上師也是 白教兼紅教。諾那上師曾經在北京有一個辦事處。 大部分藏密是由諾那上師跟貢噶仁波切傳的。後來



台灣有一個「貢噶老人 申書文」,他也是從貢噶 仁波切那裡學來的密宗。

#### 盧師尊的秘密傳承 蓮師授密法

總而言之,藏密的第一位祖師就是蓮華生大 士。祂是蓮花化生,祂是真正的第一個「蓮花童 子」,所以蓮花童子很光榮。藏密祖師,祂是蓮華 生大士,從蓮花裡面化生的,當然是蓮花童子。

我有一個秘密傳承,就是在打坐的時候,深入 進入最深的「定」的時候,得到蓮華生大士的灌 頂。已經那麼久的人物了,你還能夠得到祂的灌 頂。

#### 敬師重法實修 蓮師想念即至

其實剛剛開始,我們修「蓮華生大士法」的時 候,祂就已經來。蓮華生大士,你只要是念祂的咒 到了多少遍的時候,隨時請祂,祂都會到。祂有講 過,祂自己講:你是敬師、重法、實修的人,你只 要想念祂,祂都會到。

#### 蓮華生大士現身 加持西雷同修

我們這裡有「天眼」的,剛剛我們修「蓮華生 大士法」的時候,哪一個人看到蓮華生大士?看到 的舉手!有誰看到蓮華生大士?不用客氣!你看到 就說看到;沒有看到就沒有看到。你看到了,你可 以起來講。有還是沒有?很多人都事後說:「我有 看到。」「你為什麼不講?」「我不願意出名。」 這哪有什麼出名?看到就看到嘛!沒有看到就沒有 看到。「我不想出名」!?

#### 蓮師與盧師尊合一 放光加持

誰看到了?站起來講。不是我一個人看到,應 該有!沒有人講?又是妳們兩個,好!給她吧!因 為都沒有人願意講。(蓮彥上師:頂禮師尊!我一

開始的時候就看到蓮華生大士,祂是化成虹光,而 且祂的光一直在照耀著大家。謝謝師尊!)

(蓮喜上師:頂禮師尊!(天語)。我看到師 尊,然後蓮華生大士變化,跟師尊合一。然後,對 話當中是說:您是統攝所有的空行母,不只是十萬 空行母,是八十六萬億空行飛天,都是由蓮華生大 士來統攝。)

師尊:「多少萬啊?」(蓮喜上師:八十六萬 億空行飛天,統攝所有的空行。然後伊喜措嘉、曼 達拉娃跟蓮華生大士合一,還放光加持所有的空行 飛天。還有說:謝謝下降在人間的空行、幫助師尊 的空行,會給祂們加持。如果祂們有代替的,會讓 祂們快點好起來。謝謝師尊!)(鼓掌)。

還有嗎?應該還有的。新加坡的「家欣」有看 到嗎?(家欣師姐:頂禮師尊!我有看到師尊的法 身,然後再變化成蓮華生大士,放五色的光加持所 有人。謝謝師尊!)好,謝謝。一定要我有點名。

真的!我們剛開始修法的時候,祂就下降,就 是有那種力量。所以,師尊以前在修法當中,被蓮 華生大士帶去祂的地方。然後祂給我兩種灌頂非常 特殊,非常特殊的灌頂。所以祂們隨時都在的,隨 時都在。

#### 拜訪空行母基地 用心虔誠莫試探

你們造訪「彩虹山莊」的空行母的基地以及南 方 140(公路)的空行基地。大部分都是有S那一種 特別的覺受。那是空行母聚集的地方。一般來說祂 們不太願意好奇心的人去干擾、或者是抱著試探的 心理。要用很虔誠的心,祂們會比較歡喜。你如果 抱著好奇心、抱著試探的心,那是沒有什麼收穫 的。祂們本來不喜歡人家干擾,所以才選擇很偏 僻、空曠,甚至人跡不到的地方,是空行母聚集的 地方。蓮華生大士很偉大,祂是密教的祖師爺,祂 隨時可以顯現。



## 你問我答「互動就是力量」第477集

#### 治好一個精神病患, 又會多了一個精神病患嗎?

我們進入「你問我答」。新加坡「蓮花天花」 發問的。

頂禮無上尊貴的師尊,弟子想請教師尊以下問 題:一、師尊救度精神病患者無數。二〇一五年十 月三日,在同修「觀世音菩薩本尊法」時,師佛開 示道:「但治好了一個精神病患者,別的地方就出 了一個精神病患者,因為『病業』也是在輪迴,不 可思議啊!所以,有『功德』嗎?真的是無功德可 言!」請問:為何「治好了一個,又多了一個」? 這是病業被治好轉移到空性後,又轉給另一個眾 生,還是其他原因?

#### A1 這是盧師尊本身的覺受

他的問題,治好一個精神病患,然後別地方又 會出來一個精神病患,這是「病業」的輪迴。所 以,沒有什麼功德可言。我是有這種感覺,大致上 來講,我是有這種感覺。我自己本身的覺受,什麼 理由?わかない不知道!雖然,我把一個精神病患 治好,但是又會增加一個精神病患。那大家想想看, 他問了:為何治好一個又多了一個?是病業被治好 轉移到空性,然後再轉給其他的一個眾生,還是有 其他的原因?這蓮花天花,這一次真的是天花了 (笑)。那是我自己的感覺,我自己感覺到:好像治 好一個,又會來一個,治好一個又會來一個。所 以,我才說:奇怪了!永遠都治不好。

你要問我這個,我舉一個例子好了。有一句話 講:一個籃子裝了很多蘋果,但其中就有一個會是 爛的蘋果,並不是每一個都是好的。好像老師在授 課,這一班裡面的同學,每一個都很優秀。但是, 其中就有一個調皮搗蛋的。你說「幼兒班」,你是 教小孩子,很多小孩子都很有規矩,都很天真可 愛。但是其中就會出來一個會打人、會推人一把 的,一個班上總會出幾個調皮搗蛋的。所以,真 的!我只能夠這樣子解釋。

一籃子的蘋果,其中就有一個壞的。一班的學 生,會出來一個調皮搗蛋,不會全班都是很好、都 很優秀。你說在「西雅圖雷藏寺」也是一樣,大家 同門之間都是非常好,但是總會出幾個不太一樣 的。任何一個單位都一樣,你到任何一個單位去, 我說這個單位很糟糕,我換一個單位;那個單位也 是一樣。你換到哪裡都一樣,這世界上沒有完美。

所以精神病患並不是在美國才有;也不是平民 百姓才有,當官的也有。只是你的精神在正常的範 圍之內。中間這一層是屬於正常的範圍。超過了、 或者低下了,超過了就變成「躁鬱症」;太低下了 就是「憂鬱症」。你在躁鬱症跟憂鬱症的中間是屬 於正常的。所以,我自己感覺到在這世界上沒有完 美,沒有所謂的完美。所以人事也是一樣。這是我 感覺到的,這是我本身的覺受。也不一定是正確 啦,但是事實上都是這樣子。

治好了一個又多了一個,這是我自己本身的覺 受。什麼原因?ぜんぜんわかない,日本話:實在 是不知道。所以一個班上一定會出幾個調皮搗蛋。 沒辦法!本來就是這樣。你不能保證這一班的學生 全部都是優秀的,不可能的事情。還是有其他的原 因?你自己去想,蓮花天花。

#### 眾生畢竟成佛與眾生不增不 ~減,彼此矛盾嗎?

二、師尊於二〇二二年十二月十一日「蓮師化 虹大法」開示中提到:「釋迦牟尼佛要離開娑婆世 界,因為祂知道:所有的眾生將來都會自己成 佛。」

同時,師尊於第二百七十冊文集《我所知道的 佛陀·千手千眼觀音的來歷》中也提到:

「觀世音菩薩想知道自己度眾生的成績如何? 結果是:眾生也沒有少一個、也沒有多一個。」

請問: a. 以上「眾生畢竟成佛」與「眾生不增 不減」,看似彼此矛盾,如何理解?

b.「地藏王菩薩」發願:「地獄不空,誓不成 佛」。若依「眾生畢竟成佛」而言,最終必然成 佛;但若依「眾生不增不減」來看,是否又意味著 地藏王菩薩會不斷度化眾生,而不成佛?那麼地藏 王菩薩最終會成佛嗎?

#### 眾生皆有佛性 自然成佛 眾生乃一場夢幻 並非真實

為什麼所有眾生將來都會成佛?因為眾生都有 佛性。你再怎麼輪迴,輪到最後,總會輪到你成 佛。每一個眾生都有佛性。等一下會講到,釋迦牟 尼佛等一下就會講到:眾生都有佛性。祂看到「東 方明珠」,喔!原來眾生都有佛性,那我不用留在 娑婆世界了,我就趕快涅槃。剛好「帝釋天」跟 「大梵天」來請祂住世。祂才留在娑婆世界。

否則祂根本成就、悟道以後,祂就想要離開人 間了。為什麼?他們自己會成佛,何必來度眾生 呢?當初的時候,釋迦牟尼佛是這樣子想的。後來 帝釋天跟大梵天留祂在娑婆世界度眾生,祂才留下 來。否則祂剛剛開悟的時候,祂就想走。因為祂知 道:眾生都有佛性,眾生將來都會成佛,都會有成 就的。

「眾生畢竟成佛」、「眾生不增不減」,也不 增加也不減少,好像看起來矛盾。其實,你讀了 《楞嚴經》以後你就知道。這個《楞嚴經》裡面會 講到:眾生不增不減、眾生畢竟成佛。看起來彼此 矛盾,其實如何理解?也不用理解,自然成佛,他 本來就有佛性。為什麼不增不減呢?那不過是一場 夢幻而已,如夢如幻。夢也不是真實、幻也不是真 實的,將來都會談到。

#### 地藏王菩薩本來就是佛

地藏王菩薩最終會成佛嗎?地藏王菩薩本來就 是佛!哪裡不會成佛?祂只是發一個願,然後在地 獄裡面玩遊戲。在「六道」裡面、六趣當中玩遊 戲。「天、人、阿修羅、地獄、餓鬼、畜生」,在 六趣當中都有地藏王菩薩, 祂不一定永遠在地獄, 地獄也有淨土,祂本來就是佛。這樣回答,當然你 不會很滿意,但是你慢慢去體會,你就會知道。

#### 笑/笑/人/生/

世界上最痛苦的三角戀愛:我喜歡零食;零食 喜歡脂肪;脂肪又愛我。這是三角戀愛。

有一次上化學課的時候,老師要小明去拿一瓶 20%的酒精。小明沒有找到,就拿了兩瓶 10%的酒精。老師很生氣地講:「你要一個 三十歲的老婆,我就給你兩個十五歲的,可以 嗎?」小明回答:「可以。」

老公說:「老婆,剛剛小明的班導師有打電話 給我。」老婆回答:「嗯,小明又在調皮搗蛋 了?」爸爸講:「不是,老師問我們是否有考 慮把小明送去特教班。老師講:他作業根本亂 寫一通。」我聽了心都塌下來。老婆回答: 「老公,沒事的,我們可以多陪他啊!」「怎 麼會沒事?他的作業都是我寫的!」

小明對女朋友講:「吃完飯,我騎我的摩托車 載妳去兜風好嗎?」女朋友回答:「你說這些 話的時候,就不能加個『寶貝』嗎?真的一點 都不溫柔!」小明就講:「吃完飯,我騎我的 寶貝摩托車載妳去兜風好嗎?」

#### 〈卷第一〉

「爾時世尊。開示阿難。及諸大眾:欲令心入 無生法忍。於師子座,摩阿難頂,而告之言: 如來常說諸法所生,唯心所現。一切因果,世 界微塵,因心成體。阿難,若諸世界,一切所 有,其中乃至草葉縷結,詰其根元,咸有體 性。縱令虛空,亦有名貌。何況清淨妙淨明 心,性一切心,而自無體。若汝執吝,分別覺 觀,所了知性,必為心者。此心即應離諸一切 色香味觸諸塵事業,別有全性。如汝今者承聽 我法,此則因聲而有分別。縱滅一切見聞覺 知,內守幽閑,猶為法塵分別影事。我非敕 汝,執為非心。但汝於心,微細揣摩。若離前 塵有分別性,即真汝心。若分別性,離塵無 體,斯則前塵分別影事。塵非常住,若變滅 時,此心則同龜毛兔角,則汝法身同於斷滅, 其誰修證,無生法忍。

即時阿難,與諸大眾,默然自失。

佛告阿難:世間一切諸修學人,現前雖成九次 第定,不得漏盡成阿羅漢,皆由執此生死妄 想,誤為真實。是故汝今雖得多聞不成聖 果。」

#### 欲令心入無生法忍

我們講《楞嚴經》。我告訴你喔!這一段是最 難理解的,這一段非常難理解。不過沒有理解不要 緊,你想得通就想通;想不通就不通(笑)。我也没 有說一定要講到你通;你也不一定要通,想到頭破 了。這講得太深了,這是很深的。

「爾時世尊。」——這個時候釋迦牟尼佛。 **「開示阿難。」**對阿難開示,就開始要講。**「及諸** 大眾」,祂開示什麼是「心」?要講給阿難跟在那 裡聽法的大眾知道。

#### 無生法忍 「忍」是智慧

「欲令心入無生法忍。」——要讓所有的人知 道什麼是「無生法忍」?這裡的「忍」啊,不是忍 辱的「忍」。很多人認為「無生法忍」是忍辱的 「忍」。其實不是,這裡的「忍」當成「智慧」, 就是如來的智慧——就是「無生」。大家聽清楚 了,釋迦牟尼佛想要告訴阿難跟在座所有聽法的 人,讓他們能夠證到、得到「無生」的智慧、「無 生」的佛慧、「如來」的智慧,叫做無生法忍—— 是一個果位。

#### 生死分別的心是攀緣心 無生無死是如來的智慧

什麼是無生法忍?無生——沒有生死。有生死 分別的心,那不是心,那是攀緣的心。離開生死、 無生無死的如來的智慧,處於「不動地——菩薩第 八地」,就是證無生法忍。沒有生死、沒有生、沒 有死,這個如來的智慧要開示,沒有生、沒有死, 如來的智慧。

#### 如來獅子座 森林之王無所畏懼

「於師子座。」釋迦牟尼佛的法座就叫做「師 子座」。有人雕法座上面有一隻獅子。「獅子」是 什麼意思?獅子是「森林之王」——無所畏懼。無 所畏懼的法座。祂無畏,沒有害怕什麼,這個叫 「師子座」。釋迦牟尼佛的法座,就叫做師子座。 有人把法座雕成一個獅子,表示說坐在這個法座上 的人無所畏懼。釋迦牟尼佛的法座就叫做師子座。

#### 摩頂代表 安慰 授記 加持

「摩阿難頂」——就「摩頂」啊!祂伸手去摩 阿難的頂。這個摩頂,我講過有三個意思。師尊常



### 法語開示《大佛頂首楞嚴經》第019講

常給大家摩頂,三個意思:第一個意思是「安 慰」,安慰你;第二個是「授記」,給你授記將來 成佛,這個是授記;第三個就是「加持」。有三個 意義:安慰、授記跟加持,是摩頂的意思。

#### 諸法所生 唯心所現 萬法唯心

「**摩阿難頂,而告之言**:」——釋迦牟尼開始 講話,你們仔細聽喔!「如來常說諸法所生,唯心 **所現」**,這很像「唯識」欸,「萬法唯心生」、 「萬法唯心識」。萬法都是心識,都是「識」變化 出來的。所有一切的東西,全部都是「心」變出來 的。世界上所有萬象,全部都是心變出來,就是

另外,我們常常講「萬法唯識」,世界上所有 的一切東西,就是從「識」裡面所變出來的,從 「心」裡面所變出來的。**一切東西都是「心」變出** 來的,像房子、像汽車,都是心變出來的,都帶著 「心」的。「唯心所現」——佛常常講:「諸法所 生,唯心所現」——就是「萬法唯心、萬法唯 識」,全部都是「心」變出來的。

#### 一切東西都是心變出來的

「一切因果,世界微塵,因心成體。」所有的 因果也是「心」變出來的,因緣果報全部都是心變 出來的。「世界微塵」——所有世界到很小的東 西,包括細菌、微生物。我最近聽「秀君師姐」 講,這床,我們的「bed」都有「塵蟎」。塵蟎你 看得到嗎?看不到啊!在你的手機上,你要看塵 蟎,把它放大多少倍以後。哇!看起來好很恐怖 的,很多手很多腳的。你看不到啊!但是,那個也 是心變出來的。「因心成體。」——因為有這個 「心」,它才形成一個形體。

#### 世界一切都有其體性

釋迦牟尼佛講:「阿難,若諸世界,一切所 **有,其中乃至草葉縷結。」**「縷結」是很小很小。 像螞蟻一樣的東西,那還可以看得到;塵蟎你就看 不到了;細菌你也看不到。都還是有這個「心」 的。所有的草、花還是有這個「心」的。「詰其根 元,咸有體性。」——如果你追根究底的話,通通 都有它的體性,通通都有它的形體、它的形狀、它 的作用。

「縱令虛空,亦有名貌。」——就算是「虛 空」,我們現在所看到的虛空,也有名字啊!像空 氣、像彩虹、像雲、像雨、像閃電、像雷、像雹、 下冰雹,都有形體。連虛空它都有它的名貌。

「何況清淨妙淨明心,性一切心,而自無 體。」所以「真心」應該講起來還是有形體的。 「清淨妙淨明心,性一切心,而自無體。」我們 「心」應該是有形體的,祂意思就是這樣子講。

#### 離開六塵的心 才是真心

「若汝執吝」——若你一直研究下去。「分別 覺觀,所了知性,必為心者,此心即應離諸一切色 香味觸諸塵事業,別有全性。」它的意思是這樣子 講:若你很仔細、深深地研究下去。「分別覺 觀。」你用你的分別心跟感覺跟看。「所了知 性。」知道的所有的物質的性。「必為心者。」那 個就是「心」。

「此心即應該離開一切色香味觸諸塵事業,別 有全性。」這一段一般來講是很難去分別。我是這 樣子認為,這一段的意思是說:你只要離開「色聲 香味觸法」這種「六塵」的「心」,離開了,你仍 然有「分別」,那個才是真正的「心」。

#### 一切見聞覺知 皆非真心

「**如汝今者承聽我法。」**——你現在聽我說 法。「此則因聲而有分別。」——你現在聽我說 法、聽到我的聲音,因而產生有了分別。「縱滅一 切見聞覺知,內守幽閑,猶為法塵分別影事。」— 一你現在聽到我的聲音而有分別,就算你把一切的 看見、聽到、感覺到、知道,你通通都不聽,你只 守住自己很安閑、很幽靜的。「猶為法塵分別影 事」——還不是真正的「心」。那還是自己獨自的 覺受,自己去覺受到的那一種「心」,這個也不是 真正的「心」。

#### 離開眼耳鼻舌身意 方是真心

「我非敕汝,執為非心。」——我不是講說這 個不是「心」。**「但汝於心,微細揣摩。」**——但 是你自己好好再仔細地想一想,再推一推。「若離 **前塵有分別性,即真汝心。」**——若離開了「眼、 耳、鼻、舌、身、意、意根」,那個才是真正的 「心」。

#### 六塵都在無常變化

「若分別性,離塵無體。」——如果你去分別 它,離開六塵了,就沒有形體啦!「斯則前塵分別 影事。塵非常住,若變滅時,此心則同龜毛兔 **角」**——如果離開六塵,沒有心、沒有形體。「斯 則前塵分別影事。」你還有什麼「分別」?這個六 塵不是在娑婆世界永遠存在。譬如房子、車子,它 都有一定的期限。房子到了老,它就拆掉了;車子 用壞了就廢掉;人的身體會變。所有六塵一切東西 都在變,沒有一樣能夠常常存在的。這娑婆世界的 所有的六塵,所謂「六塵」——你眼睛所看到的、 耳朵聽到的、鼻子嗅到的、眼、耳鼻、舌、身、意 所感覺到的、見聞覺知、看見的、聽到的、感覺到 的、知道的,都在變化,沒有一樣是常常存在。

像我們人的身體一樣,絕對不會常常存在的。 如果這些東西消失了,「心」也跟著消失掉了,這 個「心」就是像「龜毛兔角」,根本沒有「心」 了,也就是像烏龜的毛。烏龜哪裡有毛?兔子哪有 角?兔沒有角啊!都是虚幻。「則汝法身同於斷 减。」——這時候,你的「法身」也一樣的就沒有 了。**「其誰修證無生法忍?」**——那麼要修到「無 生法忍」,到底是誰在修?你聽得懂就聽得懂,聽 不懂就聽不懂。

#### 無生法忍是沒有生死的智慧 到底是誰在修無生法忍?

「其誰修證無生法忍?」你離開了六塵,因為 六塵本身來講,它都在變化,並不是永遠的。我們 身體也不是永遠的、房子也不永遠的、車子也不是 永遠的,什麼東西都不是永遠的,土地也不是永遠 的。你講說你擁有不動產,其實不動產都在動的, 現在都有地震,一震就沒有了。所以你身體也一 樣,到底是誰在修證?你要修行得到這個果位一 無生無生,這個果位是誰修證的?法身也一樣都沒 有、斷滅掉了。無生法忍,祂說這個沒有生死的如 來智慧,是誰來修沒有生死的如來的智慧?

「即時阿難及諸大眾,默然自失。」阿難聽了 「蒙查查(粵語)」、大眾聽了蒙查查,什麼都不 是!覺得有聽等於沒有聽。

#### 雖然修成九次第定 不得阿羅漢果 皆由執此生死妄想 誤為真實

釋迦牟尼佛告訴阿難尊者:「世間一切諸修學 **人。」**——在這個娑婆世界所有在修行的人。**「現** 



前雖成九次第定。」——他雖然修成「九次第 定」。什麼是「九次第定」?「四禪」:「初禪、 二禪、三禪、四禪」,就是四種禪定。加上「空無 邊處定、無所有定、識無邊定、非想非非想處 定」,就是八種禪定。到了「滅盡定」,就是第九 禪定。這世界上一切學修行的人,雖然他成就了 「九次第定」。就是四禪――初禪、二禪、三禪、 四禪,跟空無邊處定、無所有定、識無邊定、非想 非非想處定,一共加起來八個「定」。跟滅盡定, 一共「九次第定」。

「不得漏盡成阿羅漢。」——還沒有把煩惱全 部漏盡,修成九次第定,還沒有把煩惱漏盡,不能 夠得到「阿羅漢」的果位。「皆由執此生死妄想, 誤為真實。」——通通都是因為還是在生死妄想之 中,不是真實。「是故汝今雖得多聞,不成聖 果。」所以你雖然聽了我的說法,聽了很多,但是 你還不能夠成就果位,祂跟阿難講。這段這樣聽得 懂嗎(鼓掌)?我沒辦法啊!我只能夠這樣子講。

#### 九次第定 四禪八定 加上滅盡定

「見聞覺知」都不是真正的「心」,你看到

的、聽到的、感覺到的、知道的,都不是真正的 「心」。就算你修「九次第定」,「初禪、二禪、 三禪、四禪」,你能夠禪定三昧,然後進到了「空 無邊、識無邊、無何有」,另外「非想非非想處 定」,加上「滅盡定」,就是「九次第定」,還不 能得到阿羅漢的果位。

#### 見聞覺知皆生死妄想 並非真實

所以,阿難尊者你今天雖然都聽到我的說法, 但是你還是沒有得到、沒有證到果位。你還是執此 生死妄想,誤以為真實。見聞覺知全部都是生死妄 想,都不是真實的。因為所有娑婆世界的一切東西 都是在變化的。這個就證明了「諸行無常」,所以 一切都是「無常」。沒有東西!什麼是「心」呢? 還沒有講出來(笑)。

祂只是先講什麼是兩種根本:一個「生死妄想 的根本」,生死、因果、妄想、輪迴的根本;一個 就是真正的「妙明」,證明了「妙明真心的根 本」,兩種而已。

阿彌陀佛!

#### /延/伸/閱/讀/

#### 十八部 大圓滿法

摘錄自/蓮生活佛文集 第056冊《密教大圓滿》



在一天的傍晚,我進入佛堂,獻了供養,我安 靜的坐在佛菩薩之前,心靈由調息而漸趨平靜。這 個時刻,正是我每日修練的時刻,我均在這個時 候,進入「三摩地」——金剛三昧大定。

我進入蓮華生大士的心中,而蓮華生大士帶著 我在空中飛行。我看到喜馬拉雅山就在前方,我看 到樂河,拉薩的河,我看到很大很大的宮殿,但蓮 華生大士沒有帶我進入宮殿,而是一座寺廟旁的 「金墓塔」,我們到了塔裡。塔裡,是不透光的, 是一個洞穴。

我是在「金墓塔」的洞穴之中,學習了「十八 部大圓滿法」,由蓮華生大士親自給我灌頂,蓮華

生大士像太陽,而我像一顆小星星,蓮華生大士的 指頭,就像有電流環繞一般,而灌頂時,就如同最 精細的電流,如同閃電一般的閃入我的身中部位, 造成了「氣」的激盪,我的神識如同衝激中發抖的

蓮華生大士說:「灌頂在表面上,是一種儀 式,但真正的灌頂就是『電流』,也就是一種振 動,我運用電流入您的心靈,使您的心靈產生同我 一樣的振動,這就是灌頂的意義。 」

蓮華生大士說,祂在施灌頂的時候,祂的手指 頭放射出千萬種個體的電流,也就是十八部大圓滿 法的灌頂均在其中。當放射灌頂時,又把盧勝彥的 小小個體,分成千萬個更小小的個體,如此千萬灌 頂施放於千萬個體,就如此灌頂完成。我接受了蓮 華生大士「十八部大圓滿法」千萬種個體的大灌 頂,竟然是一剎那之間完成的。

我知道西藏密宗第一法是西藏寧瑪巴(紅教) 的無上法,其法最是微妙希有的,正是紅教所傳九 乘次第的密三乘,是「阿底阿底瑜伽」。這當中,

是最上最深也是最妙的大道法。

這「十八部大圓滿法」除了紅教大喇嘛獨有之 外,根本在這世界上,找不出尚有人會,這是印度 烏金第二佛蓮華生大士的無上密法。今天,蓮華生 大士把獨一無二的大密心法傳授給盧勝彥,並囑發 揚光大,我一次獨得十八部大灌頂,將一切灌頂施 放於我身上,細心的教導我,這真是天下法益,簡 直令我感動得無以復加。

而我,我在入金剛三昧大定之時,由蓮華生大 士帶著,進入西藏的「金墓塔」,竟由大士直接傳 授,這豈不是受寵若驚,根本就未曾有的希奇大事 嘛!

蓮華生大士說明一真法界,原是清淨本然的, 根本就沒有魔,也沒有眾生,這是清淨空的光明藏 世界,也無正邪,這種境界是心不覺世界。但,由 於有了心的妄動,就有了因果,有了因果,就有了 善惡,陰陽變得有分,生滅也就變得不停,萬象也 就紛紜不休。所以空是本源。顯是幽關隱隱。成佛 成聖即是返妄歸真,轉識成智,空顯無礙。

我們敬禮傳承祖師:敬禮了鳴和尚,敬禮薩迦 證空上師,敬禮十六世大寶法王噶瑪巴,敬禮吐登 達爾吉上師,我們敬禮壇城三寶,敬禮今天護摩的 主尊「大孔雀明王佛」。

師母、丹增嘉措、吐登悉地、吐登卡瑪、各位 上師、教授師、法師、講師、助教、堂主以及各位 同門還有網路上的同門,大家午安、大家好!你好 大家好!(聖尊以各國語問候大眾)

#### 下週日聖觀音護摩法會

現在通知大家下個禮拜天五月11號,下午 3點PM是「聖觀音」護摩法會,會灌頂「聖觀音 第一富豪法」。種子字是黃色的「些」字,祂的心 咒「嗡。嘛呢。唄咪。吽。打札不則。古魯耶。梭 哈。」

#### 依大乘之說 財色名全是佛法

這個聖觀音第一富豪法,有某一個單位說:這 不是佛法。按照大乘的說法:什麼都是佛法?沒有 不是佛法的,食衣住行都是佛法,育樂都是佛法。 如果說關係到錢就不是佛法,那個密教的「黃財 神、紅財神、黑財神、白財神、五路財神」,通通 都不是佛法。其實講起來,什麼都是佛法,財色名 都是佛法。

你要講分別什麽是佛法?什麽不是佛法?那大 家都不要生孩子了,那就是佛法,都不要生孩子 了,對不對?整個地球都沒有人了,那就是佛法 嗎?不對!什麼都是佛法。

#### 維摩詰經云 淫怒癡都是佛法

任何東西,按照《維摩詰經》裡面所講的:淫 怒癡都是佛法、財色名都是佛法。只是看你懂不懂 把它「轉化」。你說財不是佛法,我們把「彩虹山 莊」都拆了,蓋彩虹山莊幹什麼,對不對?所有的 建設都不要了,那都是要錢去做的。所有的工程, 通通都不要做了,大家過原始人的生活,就是佛 法?關係到錢的都不是佛法?不對啊!

#### 貪嗔癡亦是佛法 重點在於轉化

財色名都是佛法,在《維摩詰經》裡面講:淫 怒癡都是都是佛法。憤怒它不是佛法,但是你變成 金剛神就是佛法。所以你想要得名,你成佛不是想 要證明你自己是佛、是菩薩嗎?你這個是貪,那也

好啦,進入「你問我答」,台灣「蓮聖同修 會」,「蓮花景鑫」問的。

#### 修行如何確保清淨心 淨念相續?

弟子蓮花景鑫頂禮 師尊, 祝願 師尊佛體安 康,常住世間,大轉法輪。有以下問題祈請 師尊

一般在家眾都有家庭及工作,而工作和生活環 境中很難脫離財、色、名、食、睡、貪、嗔、癡、 疑、慢。在家眾修行要能夠完全清淨似乎相當困 難,相信許多同門師兄姐也面臨同樣的問題。弟子 知道修行重要的是要保有清淨心,甚至能夠淨念相 續。每當有不清淨的念頭,弟子覺察到的時候,會 以《金剛經》或《心經》的經文來提醒自己。除了 每日的修法外,睡前會再唸誦50遍的〈百字明 咒〉,希望能夠清淨身心。請示 師尊,弟子這樣 做對嗎?更正確有效的做法?要怎麼做才對呢?弟 子祈請師尊開示教誨。

#### A1 百字明咒是清淨妄念好方法

關於第一個問題,你這樣子已經很好了。唸誦 50遍的百字明咒,是很好的方法。那就是把所有



是佛法。那不是佛法嗎?那也是佛法。貪嗔癡都是 佛法、淫怒癡都是佛法。要看你怎麼轉化!

#### 聖觀音第一富豪法就是佛法

所以以前「張澄基」博士,就是我加持過的弟 子。他在紐約,他寫了一本書《什麼是佛法》。 「李炳南」老居士看到以後說:這什麼書嘛?什麼 都是佛法,還要寫《什麼是佛法》這種書?聖觀音 第一富豪法就是佛法。

#### 三如來演化孔雀明王

這個講過了,「孔雀明王」是三個佛,祂頭上 戴的是「毘廬遮那佛」的寶冠。「阿彌陀佛」的極 樂世界,阿彌陀佛顯化鸚鵡、孔雀、迦陵頻伽、共 命之鳥,是阿彌陀佛本身的變化身。「釋迦牟尼 佛」在過去五百世當菩薩的時候,曾經在畜生道, 祂當過孔雀王,所以是釋迦牟尼佛的等流身。所以 孔雀明王是毘盧遮那佛、阿彌陀佛、釋迦牟尼佛三 個佛所演化的。

#### 孔雀明王四法器 可行息增懷誅法

祂有四個法器,「白蓮花、孔雀羽、俱緣果、

吉祥果」,這是祂的法器。這一尊祂可以息災、也 可以增益、也可以敬愛、也可以降服。孔雀羽是降 伏的;白色蓮花是息災的、也可以接引眾生的;吉 祥果是代表增益的;紅色俱緣果是敬愛的。所以這 一尊祂可以作息災、增益、降伏、敬愛,都可以

#### 孔雀明王有鎮地震法

還有孔雀明王有「鎮地震法」。要地震了,你 修孔雀明王法,然後取這個土,東南西北的土,然 後去修法。修完法再送回東南西北,再把它填平, 地震就不會發生。祂有鎮地震法,那個土不要增 加,也不要減少,你拿1公斤的土還給1公斤,東 南西北各拿一公斤的土,這個範圍之內就不會地

#### 大孔雀明王法 可護一國平安

**祂擁有一切。孔雀明王海會的眷屬,祂有包括** 上面七佛;中央有彌勒;左右有緣覺跟聲聞。還有 八個天王,二十八星宿九曜十二宮,全部都是孔雀 明王的眷屬,還有祂的海會圖。大孔雀明王法,可 以祈求國家平安,小至可以治豬流感、禽流感,大 的很多病都可以治的。這一尊很偉大。

### 你問我答**「互動就是力量」**第478集

一切的妄念跟不好的念頭給它清淨,這就是很好的 方法。

他說要清淨他自己本身的念頭,財、色、名、 食、睡,要讓他清淨,有什麼方法呢?唸百字明 咒,金剛經、心經的經文來提醒自己。唸50遍的 百字明咒就對了,因為百字明咒就是一個懺悔法, 很好的懺悔法,這就是最有效的。蓮花景鑫問得很

#### Q2 內法成就再修相應法 可能嗎?

密教修行的次第是先修「相應法」再修「內 法」,但也曾聽 師尊說過相應法和內法可以同時 修,想請示 師尊有可能先修內法成就,然後才修 相應法成就嗎?

#### A2 密教有規矩 須按照次第修行

萬丈高樓怎麼起?你可以先蓋二樓嗎?你可以 先蓋101大樓,台灣的101大樓,你先蓋101大 樓,再來蓋1樓嗎?不可能的事情嘛。所以按照次 第修,是密教的規矩。最好先修「四加行」,四加 行先修滿,再修「相應法」。相應法相應了,你再 修「內法」。內法相應了。再修「無上密」。無上 密相應了,你再修「金剛法」,再修所有的更高級 的法,都可以的。

#### 密教修行有次第 順序不能亂

按照次第,四加行相應法、內法。然後,到無 上密,到最高的,這是一個次第。這萬丈高樓從地 基開始,修行不能說從上面修下來,不可能的事 情。因為你底下都沒有相應,你的本尊不能幫助你

#### 內法相應需本尊加持 是必經之路

內法必須要有本尊的幫助。本尊相應,本尊才 會幫助你啊!本尊都沒有相應,內法如何升起?所 以這道理是在這裡了。四加行是所有密教的地基, 「大供養、四皈依、懺悔法、發菩提心」,這個是 最重要的事。四加行最重要,「大禮拜法」是最重 要的。

#### Q3 打通任督二脈是內法成就嗎?

內法成就在密教三成就「持明成就」、「護摩 成就」及「禪定成就」中,是屬於哪種成就?另 外,道教所謂的打通「任督二脈」,也算是一種內 法成就嗎?以上問題也祈請 師尊開示教誨。

#### 通三焦即是內法 道密有相通之處

在道家裡面打通「任督二脈」,一般來講「通 三焦」。什麼叫通三焦?就是「上元」,「上丹 田」叫上元;「中元、中丹田」在心際;「下元、 下丹田」在臍輪。這三個打通了,這個叫通三焦、 任督二脈是一種內法,那是密教的內法,可以講道 家跟密教有相通之處。任督二脈、通三焦,跟密教 本身的內法是有相同之處。

#### 密教有三種成就法

持明成就、護摩成就、禪定成就,是屬於哪-種成就?就是密教的三種成就。持明成就了,就是 你唸咒,唸到產生光明是持明。護摩成就,你的護 摩能夠召請到你的本尊,能夠融入本尊,能夠本尊 相應。禪定成就,就是三昧、三昧耶。你能夠定於 一,就沒有妄念,妄念消除掉了。定於一,就可以 把妄念消除掉,那叫三昧、三昧耶。那個《楞嚴 經》會講到。

#### 〈卷第一〉

「阿難聞已。重復悲淚,五體投地,長跪合 掌,而白佛言:自我從佛發心出家,恃佛威 神。常自思惟,無勞我修,將謂如來惠我三 昧。不知身心本不相代。失我本心。雖身出 家,心不入道。譬如窮子,捨父逃逝。今日乃 知雖有多聞,若不修行,與不聞等。如人說 食,終不能飽。世尊,我等今者,二障所纏。 良由不知寂常心性。惟願如來,哀愍窮露,發 妙明心,開我道眼。」

#### 阿難悲泣五體投地

我們講《楞嚴經》。

「阿難聞已」,重複昨天的,「阿難尊者」聽 了「釋迦牟尼佛」以後,「重復悲淚」,又開始很 悲哀的流淚。「五體投地」,什麼叫五體投地啊? 我們講的五體就是講額頭,額頭貼在地面;兩隻手 貼在地面;兩隻腳跪在地面,就是五體。兩手、兩 足、額頭貼在地面,就叫五體。投地,跟地接觸。 然後「長跪合掌」, 跪著合掌。

#### 阿難盼佛陀賜予三昧

「而白佛言:」,祂跟釋迦牟尼佛講:「自我 **從佛發心出家」**, 我跟著釋迦牟尼佛發菩提心, 願 意出家。**「恃佛威神」**,因為佛祂的威神之力,感 動了我。常常自己這樣子想,「常自思惟」,我常 常這樣子想。「無勞我修」,我可能不必安靜下來 去修行。「將謂如來惠我三昧」,如來釋迦牟尼佛 祂就賜給我禪定,「三昧」就是「禪定」了。在以 前,都叫三昧。在印度以前的所有的法師都稱為三 昧,三昧就是禪定的意思。

#### 三昧即三摩地 皆是禪定之意

後來,一直到唐朝「三藏法師」去西域以後回 來,在「西安大雁塔」譯經的時候,他把三昧變成 「三摩地」。後來的經典,唐三藏法師所翻譯的經 典裡面,三昧才改成「三摩地」。三摩地比較接近 英文的發音(Samadhi)。睡覺就是四摩地(笑),進 入更深的禪定,我們常常講你進入四摩地,那是說 睡得更深。三昧就是定,禪定裡面,三昧、三摩地



## 法語開示《大佛頂首楞嚴經》第020講

都叫做禪定。

#### 禪定靠自己 佛不能替代或賜予

阿難尊者講:「不知身心本不相代。」本來就 是,是我的身體,是我心中的思惟,別人沒有辦法 代替的。好像你出家發心,跟隨釋迦牟尼佛,你都 沒有修,希望釋迦牟尼佛賜給你能夠禪定,哪有這 回事?禪定是你自己的事啦!釋迦牟尼佛能夠入禪 定,那是釋迦牟尼佛的禪定。你的禪定是你的禪 定;他的禪定是他的禪定,沒有所謂替代的。沒有 說我賜給你禪定,沒有這回事。所以有人講說:我 給你加持,你就會禪定。沒有這回事喔!加持只是 一種力量,禪定是要自己修。「不知身心本不相 代」,沒有所謂替代。

#### 阿難雖出家 卻找不到佛性

「失我本心」——我也找不到我自己本身的佛 性。「雖身出家,心不入道。」——雖然我的身體 理光頭,穿了袈裟像個出家人,其實他的心根本就 沒有出家,還是跟世俗人差不多。**「譬如窮子捨父** 逃逝。」這裡用父子來做比喻:父親很有錢,你家 裡可以享福的。你偏偏不享福,你出去外面流浪, 賺不到錢。家裡本來很有錢。

#### 如窮子捨父逃逝 比喻捨本逐末

你本來就是有佛性的,你捨掉佛性,去追逐別 的心。這裡有它的比喻,就是兒子不管家裡有沒有 錢,他自己出去闖事業,結果就是失敗。但是他家 裡本身就已經很有錢。其實他在家裡,可以自己享 福的,他沒有享,他跑到外面去流浪。他是做這樣 子的比喻。表示自己本身有佛性,但是他不認得自 己的佛性,到外面去找佛性。

#### 聞佛說法 若無實修 等於不聞

「今日乃知雖有多聞,若不修行,與不聞 等。」今天才知道,雖然我聽釋迦牟尼佛說法那麼 久,但是自己如果沒有實修,跟沒有聽差不多嘛,

是一樣的。你聽法那麼久都沒有實修,跟不聽是一 樣的。你雖然聽很多佛法,聽 盧師尊說法,講了 好多部的經典,但是你都沒有實修。你只是聽聽聽 聽聽,你自己都沒有真正在修行,那跟不聽有什麼 不同?跟沒有聽到一樣。

#### 美食光說不吃 肚子也不會飽

他用一個比喻,有人講說哪一個東西好吃。我 當然知道,台灣的點心很好吃啊!我以前小的時候 喜歡肉羹(台語),有錢就去買肉羹。碗粿(台 語),有錢去買碗粿。碗粿、筒仔米糕、粉圓、紅 龜粿、圓仔粿(台語),都好好吃喔!甜粿,油炸 的甜粿(台語),尤其是加上麵粉,哇!□水直流 啊!你唸了很多,你肚子會飽嗎?不會,因為你沒 有吃到啊!

#### 盧師尊懷念 細數台灣小吃

還有粉腸(台語),台灣南部有粉腸,北部就 沒有了,好奇怪。北部,你到台北,你說要吃粉 腸,沒有這種東西喔,只有南部才有。我小時候很 喜歡吃粉腸,在高雄、嘉義以南都有粉腸。嘉義以 北就通通都沒有,它有分的。像我們以前吃粉圓 (台語),現在變成大一點的粉圓,叫做「波霸奶 茶」。我們小的時候吃小粉圓,小的粉圓啊。現在 就是大的波霸奶茶,波霸奶茶很好喝吧。你知道 嗎?好吃又Q,真的,單單講就口水流出來。台灣 的小吃很好吃的,很多很好吃的東西。

#### 彩雷碗粿點心 糙米磨製美味好吃

但是你一直講, 口水直淌, 你肚子會不會飽 嗎?不會啊!「如人說食,終不能飽。」好像你在 吃,哇!今天吃一餐大餐,這餐大餐好好吃,每一 樣東西都煮得很好,像我就吞□水。彩雷有一個做 點心的,做得很好。哇,他做那個碗粿,用糙米去 磨,磨出來黏黏的,上面放一點好像是什麼醬,肉 燥也可以,還有以前碗粿上面都會放醬油膏、菜脯 蛋(台語),南部還有加一片蛋。很好吃的碗粿, 他會做碗粿。哇!吃了,怎麼搞的這麼好吃!

#### 法王讚 馬來西亞法師點心做得好吃

馬來西亞法師做的。他在這裡嗎?他做的點心 好吃,他會炸那個丸子,外殼是炸的,裡面包的是 什麼?肉丸(台語)。還有那個外面是炸的,裡面 包的是什麼?紅豆沙。喔!那個好吃。(蓮彥上 師:那是蓮喜上師做的。)蓮喜啊?(就是那個炸 的,鷹嘴豆加豆沙。)蛤?妳做的?這小子也會做 (笑)。欸,他們做的點心都很好吃喔,真的。

#### 法王讚 弟子賣的魚丸特別好吃

我知道馬來西亞一個做魚丸的。喔!她的魚丸 很特別,就是三個姊妹「陳美青」她們。她們做的 魚丸,她們專門賣魚丸,在馬來西亞賣魚丸。

她是用手工去把它弄到非常的脆,而且用特別 的魚喔!叫什麼魚?秋刀魚,她是用秋刀魚做的, 秋刀魚的魚丸。喔!她每一次來西雅圖,都帶那個 過來,連續吃半個月,她的魚丸特別好吃。但是現 在講沒有用啊!講,流口水啊!「終不能飽」,你 必須要吃到才能飽啊!就是要吃了,「如人說食, 終不能飽」,只是嘴巴講不會飽的,你確實吃到 了,你終於會飽。

#### 兩障礙纏住眾生 煩惱 認假為真

**「世尊,我等今者。」**他說:釋迦牟尼佛,我 們大眾今天,**「二障所纏。」**二障,兩種障礙纏住 我們。這兩種障礙是什麼障礙?大部分來講,兩種 障礙指的:一個是「煩惱」,一個是「所知障」。 因為我們所知道的不一定真實,這叫做所知障,你 認為這是真的,其實不是真的,這叫做所知障。

#### 名字叫美麗 也不敵歲月痕跡

例如來講:哇!妳好美麗!沒錯,現在很美 麗,20幾歲很美。妳到了60幾歲妳就知道了,妳 美不美?你到了80歲、到了90歲,妳要講妳很美 麗?阿彌陀佛!老人院的老女人,有哪一個美麗 的?我們有一個同門叫「蓮花美麗」(笑)。蓮花是 很美麗, 凋謝了就沒了(台語)。蓮花凋謝了, 老 了就不美麗了。新加坡有一個蓮花美麗,我們看了 蓮花美麗以後,年輕的時候我看過她,她真的蓮花 美麗,真的是很美。

#### 世上所有六塵都在變化中

我去新加坡的時候是50幾歲,經過30年,現 在80幾歲。現在看她蓮花美麗,我不敢講,我不 敢講(笑)。這時候你看到她,她先生會掏出一張照 片出來,這是蓮花美麗年輕的時候的照片,給你 看。哇!真的很美麗,真的。

在香港,有一個唱西洋歌曲很有名的,叫什麼 名字?在香港,有一個唱西洋歌曲非常有名的,忘 掉她的名字了。她的媽媽來過我們這裡。她的媽媽 來到我們這裡,她掏出一張照片出來。有一個女的 躺在沙發上,身材非常的曲線玲瓏,美得不得了, 美得了不起,起不了喔(笑),看了你都會流□水 喔!我問她說:這是誰?她說:那就是我。阿嬤喂 (台語)!她現在跟老菩薩一樣。

所以都不是真實的,這世界上的所有的六塵, 都在變化之中,沒有一樣真實讓你看得到的,這是 所知障。

#### 歲月不饒人 過去回不去 即所知障

以前有一個歌星,她在唱歌,到世界各地去唱 歌。她在菲律賓,年輕的時候交上了一個男朋友, 那時候到海外唱歌,然後有菲律賓有錢的華僑追上 她。追上以後,他們曾經在一起過,後來又離開 3 .



有一次她要跟我們到「阿拉斯加」,她就寫一 封信給以前菲律賓的那個男朋友說:你過來,我們 去阿拉斯加玩。他看到她的信,他馬上給她買機 票,送錢給以前女朋友,然後就飛過來,飛到阿拉 斯加,跟她見面。見了面以後,結果如何?那位歌 星跟我講:我們見面以後,從此就在飯店裡面分開 兩個房間,他睡一個,我睡一個房間,我們沒有睡 在一起。

年輕的時候兩個人是情侶,菲律賓那個華僑以 為他過來以後,她會像以前那麼年輕。沒想到過來 以後,一看,你睡你的,我睡我的,不願意睡在一 起,就分開睡了。她跟我講:不復年輕,不再是過 去的那一段感情,就已經沒有了。所以年輕跟老不 一樣了,這個叫做所知障。

你知道我的過去是這樣子,但是我已經回不到 過去,回不去了。歲月不饒人,不可能再年輕,就 是過去了,都是過去式,就是所知障。你知道的是 這樣子,後來你見到的又不一樣了,這就是所知

#### 財色名食睡老病 全是煩惱

什麼叫煩惱障?煩惱太多了,財、色、名、 食、睡、老、病,全部都是煩惱,煩惱障纏著你。 像這一次濕疹就是煩惱障,它把你纏住了,全身起 「紅豆冰」,哪裡有心情?什麼心情都沒有了,一 點心情都沒有。以前可以講了無牽掛,現在是千纏 萬纏,就是被濕疹纏住了嘛。

#### 全身被濕疹糾纏 就是煩惱障

我80年來,80年從小到大,我洗澡從來不用 肥皂,皮膚都很好。也不抹什麼名牌的化妝品,什 麼都沒有。也沒有抹保護皮膚的,洗澡也不用肥 皂,皮膚就是很好。哪裡知道80年後,全身起紅 疹,就是那個濕疹啊!通通都是紅豆冰,怎麼消都 消不掉。而且癢的得要命,纏住你,煩惱,這就是 煩惱障。你這個癢就不得了了,半夜你都不能睡

啊!只有睡白天了。

#### 生病會厭惡己身 產生煩惱

找機會,白天跑到人家家去睡,車子停在別人 家的門口,還被好幾個人看到,說 師尊跑去那裡 「摸飛」(台語:摸魚。),我哪裡什麼摸飛?全 身都是紅豆冰啊!脫光了很難看的,紅豆冰棒。紅 豆冰棒當然很好吃,但不是紅豆冰棒啊!是癢啊! 全身一點一點都是紅的,還有什麼心情?能找地方 睡就可以了,總是覺得這個床很髒,就是煩惱障。 就產生煩惱了,對自己的身體產生厭惡。以前說這 個還好,臉不會長,我沒有長在臉上,沒有長在背 上。現在那個秀君師姐幫我醫治手跟腳,好的差不 多七七八八。他們常常講七七八八,手跟腳是好了 七七八八,還有稍微一點點。

#### 虚雲老和尚曾加持法王治癒病疾

秀君師姐她自己講:是虚雲老和尚派來的。笑 話啦!以前我不是腳蜂窩性組織炎嗎?虛雲老和尚 從虛空中加持我。說這一次為什麼沒有來加持你? 這一次派秀君師姐來加持,幫忙我,抹一抹,用方 法抹一抹。欸!好了七七八八,現在剩下背部。

以前背部不長,前面的都醫好了,長到背後去 了、跟小腿。小腿跟背後,稍微還有。把背後跟腳 醫好,就可以講說這個煩惱障才會去除。你看還有 煩惱障,還有所知障,這些障礙,就是阿難尊者 講:所有人都被兩種障礙纏住,財、色、名、食、 睡、煩惱障,還有所知障所纏住。

#### 哀愍窮露 發妙明心 開我道眼

「良由不知寂常心性。」因為不知道佛性啊! 不知道清淨、光明的真心。「惟願如來。」 希望釋 迦牟尼佛「哀愍窮露,發妙明心,開我道眼。」希 望釋迦牟尼佛能夠慈悲我們,開示我們什麼是真正 的妙明真心。讓我們的道眼,就是修行的清淨眼能 夠打開。這一段的意思,阿難尊者講的。



#### 眾生皆被煩惱障 所知障纏縛

我們人都是被兩種障礙纏住:煩惱障、所知 障。像所知障來講好了,很簡單的,像這一次這個 濕疹,大家都送藥來。哇!我可以開藥局,可以賣 藥。秀君師姐講:不可以亂擦。一句話一喊,我什 麼都不敢動。

昨天吃飯的時候,人家供餐,給我一瓶藥水, 什麼名字都沒有,白白的。他說:師尊這個噴的很 好,一噴它就好啦!它就脫皮,換新皮,脫皮換新 皮。我一看藥名,沒有。只是像肥皂水一樣,就是 一瓶白色的。他說他用那個一噴就好了。

#### 東南亞弟子送藥粉 關心師尊濕疹

馬來西亞、東南亞很多蛇粉都送來了。哇!蛇 粉,你們馬來西亞有齁?好像痱子粉,我們稱為痱 子粉(台語),乾乾的,撒一點在手上,那個都送 來。還有兩個∨的,兩個∨的我自己講的,日本 的,不可以常擦,只能夠點在那個紅點上面,而且 不能擦大片的。

#### 強力止癢膏 短暫見效 有時發作 即煩惱障

另外Hanifa有一種精油,倒是很有效,那個精 油倒是很有效。不知道叫什麽名字?它是有牌的, 是要在網路Order(訂購)才有,一般店還買不到。 那是一種特別的精油,擦了,它不會癢。另外,還 有什麼「強力超級止癢膏」,沒錯,是很多啦,送 好多。有些說擦了,就會馬上止癢,過不久,它又 會再來。有的可以擋8個小時;有的擋12個小 時。但是,就給了秀君師姐一個人,她幫我這樣 子,還好,狀況有改善,這就是煩惱障。

#### 藥物副作用難料 即所知障

另外,還有很多所知障。我們不明白這個藥到 底是什麼成份?它後來會產生什麼樣的結果?你如 果擦了,將來皮膚變薄;或者擦了當時止癢,後來 會更癢。而且擦了以後是否會更厲害,或者腐爛 了?那就完蛋了,不知道。(就看你)敢不敢用,這 這種是屬於所知障。

#### 蘆薈也分好多種 天然藥性各不同

大家都有秘方,還有lotion也分好多種。單單 那個乳液,有油性的、有水性的、有蘆薈的、有蘆 薈含藥的、有蘆薈不含藥的、有純蘆薈的、有自然 的,單單蘆薈就分好多種。所以我將來可能會變成 皮膚科專家(笑),最近因為自己本身濕疹以後,研 究這些藥物。發覺有抗生素的、有類固醇的、還有 消腫的、還有止癢的,一大堆的藥物,每種藥物都 有,也是謝謝大家的關心。

#### 法王感謝弟子醫生 關心滿滿

還有醫生,「奧莉薇亞」從加拿大來,她是加 拿大的醫生。她說:師尊,我能夠幫忙什麼嗎?那 時候秀君一直在治,有好的現象,就由她從頭到 尾,就由她了。另外「李佳霖」醫師,另外「鄭森 隆」醫師,他也來說,我能夠幫助什麼嗎?鄭森隆 醫師也趕快傳真,他說你需要什麼藥?我這裡什麼 藥都有,他也要送藥過來。好幾個醫生,還有「杏 寬」醫生,他也到家裡來看,什麼原因啊?會產生 什麼樣子的現象,杏寬醫生,我們同門,就住西雅

#### 睡不好牙腫 桂青醫師幫忙整補

還有因為晚上睡眠不好,牙床腫起來。也有 「桂青」醫師幫我的牙齒,把我牙齒再重新再整、 再補,然後再加上一些東西,牙齒就做得很好。桂 青醫師,她也幫忙。好多的醫生,我們這裡很多的 醫生同門、還有台灣的醫生,也都很緊張,每一個 都打電話過來。

#### 廖醫師從台灣飛來親送中藥

還有中醫師廖醫師特別從台灣飛過來,然後給 我準備那個藥,他說:「這個藥啊,今天晚上擦 了,今天晚上就好。」我就聽你的,擦了,今天晚 上更癢(笑)。第二天他跟我講:「漏氣、漏氣(台 語),你吃我的藥就好。」他留下來很多包的藥, 早上一包,晚上一包。他說從根開始,就是幫你排 毒,把你身上的毒排掉。我說我哪有那麼毒(笑)! ?我又不是毒蛇,怎麼把我身上的毒全部排掉,讓 我身上都沒有毒。

但是還是吃了,還是每天吃三勺,他說那個藥 很好。也吃了他的中藥,中醫師的藥就是一包一包 一包連起來一大串的,然後一天撕一包,一天撕一 包,一天撕兩包,早上一包,晚上一包,這樣子 吃。塗的那個不敢塗了,因為塗一晚就已經癢得要 死了。他說濕疹最好的藥,他給我濕疹最好的藥, 廖醫師啊!好多醫生都來幫忙,謝謝大家。

#### 法王濕疹難眠 補牙針灸竟睡著

另外還有針灸的, 孔良友幫我針, 針18針, 我再加一個0,就是108針(笑)。他講說:18針 而已啊!我說:好,18針。我是最怕針的欸,真 的沒辦法了,才用針的。

你知道,那個時候,晚上不能睡的情況到什麼 程度?桂青醫師幫我弄牙齒的時候,這個補啊、還 有洗啊、嘴巴打開水沖啊!然後再用東西黏,再補 啊!在修理牙齒的時候,聲音是很響的,我居然睡 著了,你看累成那樣子。做牙齒能夠睡著,恐怕也 是很難。

針灸我也睡著了,他幫我針灸,我就睡著了。 人家都不相信說,針灸還能夠睡,針扎下去,你還 能夠睡?照樣睡著,可見累啊!這就是煩惱障跟所 知障。很多事情,其實我們所知的障礙,也相當 多。你要明白佛性是相當困難的。釋迦牟尼佛後來 會講, 祂用比喻的, 講出佛性, 以下會講, 下一次 再講了,現在已經5點57了。謝謝大家。

#### /笑/笑/人/生/

女的問男的:「你真的願意跟我在一起嗎?」 男的講:「我願意,我第一次看到妳,就喜歡 妳了。」女的問:「那你喜歡我什麼?」男的 講:「妳又年輕、又漂亮、又充滿了活力。」 女的問:「你是沒有見過那麼多漂亮的女孩子 吧?」男人講:「但是我們單位有一千多個女 的欸,都不如妳漂亮。」女的講:「你嘴真 甜,你是哪一個單位的?」他說:「老人 院。」

妻子問先生:「我問你,如果你當上皇上,你 想幹什麼?」先生回答:「妳猜猜。」妻子 講:「後宮佳麗三千。」丈夫講:「不是。」 妻子講:「黃金萬兩。」丈夫說:「也不 是。」妻子問:「那你想做什麼?」丈夫講: 「我就想把妳打入冷宮。」

老師問小明:「夜長,什麼多?」小明回答: 「尿多。」老師問:「萬丈高樓什麼起?」小 明回答:「買不起。」老師問:「360行,哪 一行最危險?」小明回答:「搶銀行。」(小 明很聰明。)

小明拿著90分的語文試卷回家,以為爸爸看 了會表揚。結果爸爸看了90分,硬說0是我 加上去的,還把我打一頓,到現在我都覺得很 委屈。其實我想說的是:「0不是我加上去 的,9才是。」

女的問男的:「我問你,你怎麼在家從來就不 洗衣服呢?」先生回答:「我媽媽從小就教育 我,不讓我玩水。」太太又問:「那你怎麼從 來不做飯呢?」先生回答:「從小我媽媽就不 讓我玩火。」所以他不做飯。

嫁對人,妳咳嗽一聲,他都以為妳感冒了。嫁 錯人,妳上吊,他都以為妳在盪鞦韆。(不會 吧,太可怕了。)





「什麼都是佛法,所以,第一富豪法 是佛法。」

我曾傳授:

「聖觀音第一富豪法」,被人批評: 「這不是佛法。」

我說:「是佛法!」 他說:「不是佛法!」

何者才是對?

我(盧師尊)如此回覆:

釋迦牟尼佛說,善男子,「有盡無

盡」的解脫法門,汝等當學。

什麼是有盡,就是世間法。

什麼是無盡,就是出世間法。

前者是「有為法」。

後者是「無為法」。

釋迦牟尼佛認為:

菩薩是不斷除有為的緣起界,也不住 無為的理法界。

菩薩不離大慈大悲,以「四攝法」常 順機緣去利樂眾生。

「四攝法」是依眾生根器,與眾生

「同事」,隨順去度化眾生。

眾生愛財。

(先以欲勾牽,再令入佛法)

菩薩度眾生,同於凡夫,但,菩薩以

一切智,觀法自如,如此教化眾生。

又:

菩薩只有「無為法」猶如:

無韁之馬。

無舵之舟。

很容易落入「頑空」的。

真正的大菩薩,上求佛法,下化眾 生,心常安住,一切功德,心無所著。只 是隨緣方便,迴自向他,迴事向理。

所以「第一富豪法」是:

「有為法」。

「緣起法」。

「世間覺」。

「生死法」。

但,也是佛法,是「方便隨緣」度眾 生的法之一。

如密教「四大財神法」等等。 我曾說:

人間的財神是山神土地。

海中的財神是海龍王。

天上的財神是四天王。

我實實在在的告訴大家,佛教中的真 正最大的大富豪是諸佛菩薩。

佛菩薩所建立的佛國淨土,全部都是 稀世珍寶。

祂們才是「天下第一富豪」。

我舉例說明:

《阿彌陀經》中明白記載:

「極樂國土,七重欄楯、七重羅網、 七重行樹皆是四寶周匝圍繞。」

「七寶池八功德水,池底純以金沙布 地。」

「階道,金銀瑠璃玻 合成。」

「樓閣七寶嚴飾。」

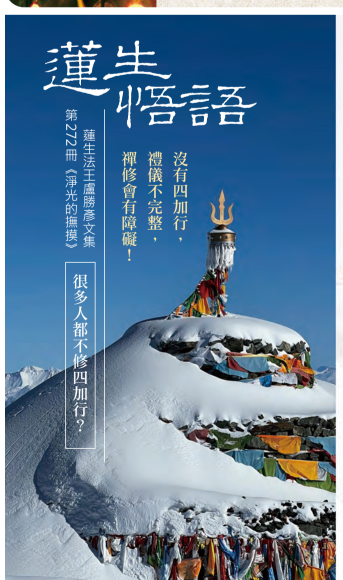
「天有天樂」。

「黃金為地」。

......

另有「十六觀」。

這就可以證明,佛國淨土,全是天下 第一富豪的佛菩薩所建立的。



我盧師尊坦白的說,我自己在禪修之前,有時 候有修「四加行」,有時候沒有修「四加行」。

這取決於:

空閒時間長,就修。

空閒時間短,就沒有修。

或,

空間不夠。(例如在飛機上,我直接就修正 行,沒有修前行「四加行」。)

但是我教弟子:

要修「四加行」。

四加行是:

大禮拜。

大供養。 四皈依。

金剛心菩薩法。

(這四加行包含:禮佛咒、普回向偈、淨壇、 晏坐、佛風、發心、皈依、供曼達、百字明等等)

蓮華生大士放紅色大淨光照我時,我用一般人 的口吻, 問祂:

「四加行重要嗎?」

蓮華生大士說:

「第一重要。」

問:「大禮拜有何重要?」

祂答:「恭敬、懺悔、調柔身心。」 問:「大供養時,本尊會來吃嗎?」 答:「不會。」

問:「既然不來吃,為什麼要供養?」

答:「你邀請本尊加持,本尊合一,本尊行一 切法,沒有供品,行嗎?」

蓮華生大士說:

「這是禮儀。」(重在虔敬)

問:「為什麼要念四皈依咒?」

答:「傳承第一重要,故要憶念,佛、法、 僧、根本上師。如此法流才會下降在你身上,你才 會有法流流注。」

問:「為什麼要修金剛心菩薩法?」

答:「懺悔不重要嗎?」

我說:

「重要。」

蓮華生大士說:

「那是身清淨、口清淨、意清淨的根源。」

問:「依蓮師看,四加行的前行,是什麼?」

答:「運動前暖身。」

問:「大部份人不做四加行?」

答:「容易受傷!」

問:「要念祈請文嗎?」

答:「這是最美妙的一刻,我所喜悅的。」

我說:「沒有四加行,禮儀不完整,禪修會有 障礙!」

夏沸乾 TRUE BUDDHA NEWS WEEKLY - 2025年5月8日/星期四 世界華光 11



世界真佛宗華光功德會每年於創辦人聖尊蓮生活佛的聖誕日,發起「全球華光同步捐白米」公益活動,結合全球華光分會的力量,將溫暖與關愛送往社會的每一個角落。

活動期間,全球華光分會將捐贈白米、麵類及多項民生物資,援助當地弱勢團體與清寒家庭,讓慈悲與善行成為對聖尊蓮生活佛最誠摯的祝壽心意,也讓光明與希望照進更多需要被關懷的心靈。

活動時間:5月18日溫馨展開,歷時一個月。

華光功德會將透過一包包承載著祝福的愛心物 資,傳遞真誠的關懷與溫情,讓聖尊慈愛眾生的心

意,在世界各地綻放光芒,溫暖無數人間。

#### 指導單位:

- 世界真佛宗宗務委員會
- 世界真佛宗華光功德會

#### 世界華光功德會各地執行分會:

- 印尼華光功德會
- 台灣華光功德會
- 華光功德會(新加坡)
- 馬來西亞華光功德會
- 澳洲悉尼華光功德會
- 澳洲墨爾本華光功德會
- 加拿大溫哥華華光功德會
- 日本華光功德會大阪分會
- 巴西華光功德會真諦分會
- 英國華光功德會真渡分會
- 法國華光功德會大弘分會● 德國華光功德會忍智分會
- 瑞典華光功德會修德分會
- 西班牙華光功德會明照分會











# 世界華光功德會 跨越海峽的光與愛 大馬華光分會齊心援助緬甸 華光不缺席 跨越海峽的光與愛 大馬華光分會齊心援助緬甸







跨越海峽的光與愛 大馬華光分會齊心援助緬甸2025年4月27日,一場跨越國界、心手相連的愛心之旅,在新加坡溫馨展開。馬來西亞多個華光分會齊心響應世界華光功德會援助緬甸震災的行動,團結一心,將善念化為實際行動,用愛鋪就希望的橋樑。

大馬金海華光分會會長楊敦翰師兄此次肩負重任,代表馬來西亞各地華光分會出席,承載眾人託付,將總額馬幣35,000元的賑災善款鄭重移交予華光功德會(新加坡),全數用於支援緬甸地震災區。來自台灣嘉義法華堂的馬幣7,500元善款亦由穎欣助教溫暖轉交,共同為災民送上來自華光大家庭的真摯祝福。

值得一提的是,馬來西亞本次援助緬甸震災所募集的總善款金額為馬幣58,875元。其中馬幣16,375元已用於在馬來西亞境內購置賑災物資,這批物資將於近日送抵華光功德會(新加坡),統一整合後轉運至駐新加坡緬甸大使館,讓愛與希望同步抵達需要的地方。

華光功德會(新加坡)會長 Vincent Tan 師兄熱情接待,親自接收善款,並引領來賓參觀設備完善、秩序井然的華光中心。雅緻環境中,細節處處展現公益匠心與慈悲精神,也讓來訪者深刻體會到新加坡華光團隊在慈善路上的專業與用心。

交流會中,兩位會長懷著共同的初心,真誠分

享慈善實踐的經驗與未來藍圖,在理念激盪中拓展 視野,凝聚共識——以愛為光,攜手前行,讓善的 力量照亮更多需要的角落。

午宴席間,歡笑與善意交織,話語間流露出深深的認同與感動。一場因愛而聚的公益之約,在溫 暖與希望中畫下圓滿句點。

感恩每一份善念的共振,善款經核實將專項用 於緬甸賑災,讓大同世界的守望相助,穿越邊界, 直達心靈。讓華光所至,皆有希望綻放。

7500

世界華光功德會支援緬甸募資活動 大馬各華光分會共募得: RM58,875

捐助者: 金額 ・蓮瑛上師 6140 · 金海華光功德會 11265 · 敬行堂華光功德會 9540 ·華嚴華光功德會 6000 ・法輪華光功德會 5000 · 東海岸華光功德會 7430 · 天仙華光功德會 3000 ·亞羅士打華光功德會 3000

・台灣法華堂

#### 「準提佛母」的殊勝來歷 及與蓮花童子的淵源

「準提佛母」身為淺黃色,是三目十八臂的大佛母,戴寶冠,寶冠中有一化佛。佛母臂戴瓔珞,白色的天衣。其十八臂執多樣法器,雙手結「根本印」,即「總持印」置胸前,有雙龍王為侍者,侍立在蓮座之下,就是「難陀龍王」與「跋難陀龍王」。

蓮生活佛告訴我們:「準提佛母」是從「大日如來的最勝法界宮」出來的,所以,準提佛母跟蓮 花童子是同一個淵源。

「準提佛母」是釋迦牟尼佛入等處空大海變化 神通三昧三摩地,是胎藏界遍知院,蓮華部諸尊之 母,出生大準提佛母,其尊稱是「七俱胝佛母」、 「天人丈夫觀音」等,就是七百億諸佛菩薩之母。

「準提」二字就是清淨無比的意思,由於佛母 有十八隻手,更有三目,故其法力威猛,密號是 「最勝金剛」、「如意金剛」、「清淨金剛」。

#### 準提佛母的八大菩薩眷屬 與真佛經八大菩薩同

準提佛母有八大菩薩為眷屬,就是觀自在菩薩、彌勒菩薩、虛空藏菩薩、普賢菩薩、金剛手菩薩、文殊師利菩薩、除蓋障菩、地藏菩薩。與真佛宗尊崇的《高王觀世音真經》的奉請八大菩薩,是完全一樣的,只有其中的文殊師利菩薩與妙吉祥菩薩二者名稱不同,而據蓮生活佛所知,妙吉祥菩薩根本就是文殊師利菩薩的別稱。故準提佛母與真佛宗相互因緣甚深。

#### 修持準提佛母本尊法的口訣及心要

蓮生活佛於十方遊歷之時,於定中與準提佛母有過一段簡單的對答,當中含藏著準提佛母本尊法的修持□訣:「我問:『如何是道心堅固?』答:『自能生特殊決信,其他信念不能搖。』問:『四量之中,聖言量,史傳量,師訣量,覺受量,四量以何為重?』答:『根本上師金剛阿闍黎覺受□訣,就是師訣量。其上下四量,均復以此為抉擇,一切量中亦以師訣量為最殊勝。』問:『從我生有情,從我生三界,我遍一切處,離此無眾生。此我是為?』答:『佛。』問:『修準提佛母本尊法,有何大益?』答:『一、能住無住心。二、能



入一切定。三、得益。四、除過。』我問:『眾生 修準提佛母本尊,如何得見準提佛母本尊?』答: 『在妙理上見本尊,在對境上見本尊,在彼岸上見 本尊,在大光明海上見本尊。』」

#### 修持重點:

要與準提佛母相應,要用「清淨識」,就是第九識的「菴摩羅識」,由此識進入準提菩薩的清淨法界,得清淨天眼(第三眼),正覺的理體就是離諸污染的,這個準提菩薩法,正是淨妙深廣法,得淨妙的佛土。

#### 準提佛母法相

準提佛母因為是釋迦牟尼佛本身的化身,十八隻手臂,這是十八不共法。此十八不共法,可摧毀一切眾生的惑業,修此本尊法者,滅一切罪,無有災橫,現生所求,一切世間、出世間,悉地速得現前。所以,準提佛母可以當成本尊,也可以當成護法。

準提佛母,身色黃白色,三目十八臂,戴寶冠,寶冠中有一化佛。佛母臂戴瓔珞,白色的天衣。其十八臂執多樣法器,由右,順時鐘方向是如意寶幢、蓮花、有罐、索、輪、螺、寶瓶、般若

篋、寶、根本印、金剛杵、鉤、鉞斧、天妙

果、素珠、智慧劍、施無畏印。根本印是雙手,共十八手。

#### 十八手是十八不共法

十八手是十八不共法,可摧毁一切眾生的惑業,因而是「最勝金剛」。能修此法者,滅一切罪,無有災橫,現生所求,一切世間出世間,悉地速得現前。其祕密中的祕密,在九字聖觀:『嗡』:一切法本不生。『者』:一切法不生不滅。『隸』:一切法無所得。『主』:一切法無起住。『隸』:一切法無取捨。『埈哈』:一切法無等覺。『提』:一切法本不生,得不生不滅,由不生不滅,得無所得相,由無所得相,得平等無言,由平等無言說,得無因無果般若相應。

「十八不共法」,可見於《大智度論》的記載中:一者、諸佛身無失,二者、口無失,三者、念無失;四者、無異想,五者、無不定心,六者、無不知已捨;七者、欲無減,八者、精進無減,九者、念無減,十者、慧無減,十一者、解脫無減,十二者、解脫知見無減;十三者、一切身業隨智慧行,十五者、一切意業隨智慧行;十六者、智慧知過去世無礙,十七者、智慧知未來世無礙,十八者、智慧知現在世無礙。

#### /延/伸/閱/讀/



#### 準提佛母本尊法的儀軌(正行)

**結印及觀想:**(請手結準提佛母根本印)小指及無名指左右內縛。豎立中指,左右食指各按中指之背。二大指相靠則成。(置胸前)種子字:(白黃色「準」字,放淺黃光。)

先觀空: 唸觀空咒: (三遍)「嗡。司巴瓦。 速達。沙爾瓦。打爾嘛。司巴瓦。速朵杭。」

觀想:觀想金沙鋪地,香水海,須彌山頂生出眾蓮花,蓮花中生出白色種子字「準」字,放淺黃光。月輪中「準」字旋轉,化為淺黃色的準提佛母,是三目十八臂的大佛母,戴寶冠,寶冠中有一化佛。佛母臂戴瓔珞,白色的天衣。十八臂執多樣法器,由圖之右,順時針而下是「如意寶幢」、「蓮花」、「罐」、「「霧」、「輔」、「蝦若篋」、「寶楓」、「根本印」、「實瓶」、「劉善人「如意寶幢」、「我對人」、「大學果」、「寶瓶」、「劉壽」、「新聞」、「大學果」、「實本」、「智慧劍」、「施無畏印」。根本印是雙手,共有十八手。準提佛母身黃白色,三目十八臂,戴化佛寶冠,莊嚴的出現在密宗行者之對面空中而住。

觀想準提佛母的天心之眼,放射一道極強烈的白光,照灌入行者的天竅,使自己的全身清淨純

白。再觀想準提佛母的天心第三眼,強烈的照射自己的天心,行者全身清淨光明,觀想自己心輪開放成為一朵蓮花, 蓮花心中有月輪,月輪中心有種子字「準」字,觀想「準」字放光攝召準提佛母進入中脈坐於心中蓮臺,一彈指間自己與準提佛母融合成一,無二無別。

特別觀修(若欲得第三眼者。第三眼處,連續 的極力觀想,需觀想到天心發麻。)

持咒:持「準提佛母心咒」持咒時,每撥一粒珠子,都觀想成一尊準提佛母,來到自己面前。咒語:(一〇八遍)嗡。者禮主禮。準提。梭哈。

**入三摩地**(九節佛風、入我觀、我入觀、數息 觀)

#### 出定

蓮生活佛指出:準提佛母的祕密,在佛母的第三眼之中,密宗行者要修第三眼,一定要觀想佛母的第三眼,放白色大淨光,照射自己的第三眼(天心部位),直到自己的天心部位處發麻。修持久久,會發現自己的天心現出「天眼」的記號。凡是修練成就者,以天眼通觀察,無所不見,無所不知,千里萬里,全在天眼之中矣!這是準提佛母第三眼的祕中祕。



#### 無量義經

《無量義經》,共分三品,南朝蕭齊、曇摩伽 陀耶舍(法生稱)譯,收於《大正藏》第九冊。

本經分為德行、說法、功德等三品。其主旨是 佛陀因眾生「性欲無量故,說法無量;說法無量, 義亦無量;無量義者,從一法生,其一法者,即無 相也。」。

#### 本經的地位及特色:

天台宗與華嚴宗皆判為通向圓教大乘的經典, 被視為法華經的開經,因而受到高度的重視。與 《妙法蓮華經》、《觀普賢菩薩行法經》合稱法華 三部經。

本經是由法華之前的方便經(權經),轉而成 為法華真實經(實經)的先序,占有開權顯實的樞 紐地位,及法華權實的依據。

本經內容可分為序說、正說、結說。

#### 壹、序說:說明緣起

佛在王舍城耆闍崛山中,與大比丘眾、天龍八 部四眾弟子等及萬二千人俱,菩薩摩訶薩八萬人, 並讚與會大眾德行。

#### 貳、正說

一、第一品功德品:讚佛之德行。

二、第二品說法品:無量義法門,能令菩薩疾 得阿耨多羅三藐三菩提。

三、第三品十功德品:說明本經十種功德能令 菩薩未發心者發菩提心:無慈仁者起於慈心;好殺 戮者起大悲心;生嫉 者起隨喜心;有愛著者起能 捨心;諸慳貪者起布施心;多憍慢者起持戒心;瞋 **志盛者起忍辱心;生懈怠者起精進心;諸散亂者起** 禪定心;於愚癡者起智慧心;未能度彼者起度彼 心;行十惡者起十善心;樂有為者志無為心;有退 心者作不退心;為有漏者起無漏心;多煩惱者起除 滅心。

#### 參:結說:廣為流通

一、佛告大莊嚴菩薩摩訶薩及八萬菩薩摩訶薩 言。汝等當於此經應深起敬心如法修行。廣化一切 懃心流布。常當慇懃晝夜守護。普令眾生各獲法 利。普令一切受持讀誦書寫供養。

二、佛讚與會大眾真是佛子,大慈大悲深能, 拔苦救厄者矣,常以法利廣施一切。爾時大會皆大 歡喜。為佛作禮,受持而去。

#### 妙法蓮華經

妙法蓮華經,略稱《法華經》、《妙法華 經》。收錄於《大正藏》第九冊。《法華經》問世 很早,是流傳頗為廣泛的大乘經典。

#### 最重要的大乘經典

一般認為本經是最重要的大乘經典,也是最優 美的文學作品,想要瞭解大乘佛教的種種特質並知 其優缺點的人,一定要閱讀。就經意來說,本經較 少述及人間的釋迦牟尼,而是說明佛陀超越其他諸 神,在過去無數劫前就出現於世間,是無限高遠、 永遠常在。

其中主要思想是空無相的空性說和般若經典相 攝,究竟處的歸宿目標則與《涅槃》相通,指歸淨 土、宣揚濟世以及陀羅尼咒密護等,可說是集大乘 思想之大成。其中極為突出的重點在於會三乘方 便,入一乘真實,是天台宗立說的主要依據。

經題中,「妙法」意為所說教法微妙無上; 「蓮華經」比喻經典的潔白完美,即以蓮華比喻微 妙甚深的佛法,是一部以法喻為名的經典。

#### 大般涅槃經

大般涅槃經,收錄於大正藏第十二冊。又作 《大本涅槃經》、《大涅槃經》、《大經》,經錄 家將它列為大乘五大部經之一。

《大般涅槃經》又常被略稱為《涅槃經》,可 分大乘小乘二類。大乘涅槃經有二本,一即為本 經,又稱為北本涅槃,分十三品;二是劉宋慧觀與 謝靈運等對照法顯所譯《泥洹經》六卷,增加品 數,重修而成三十六卷,稱為南本涅槃,天台章安 即依此三十六卷本作疏。

西藏譯本有兩種,一名《大乘大涅槃經》,由 勝友、智藏、天月從梵本譯出。另一名《大般涅槃 經》,由王寶順、善慧、海軍從漢譯本重譯而出,

相當於本經全部四十卷和《大般涅槃經後分》二

#### 闡述佛身常住不滅及常樂我淨

經中義理豐富而精要,主旨以發揮如來藏(佛 性)思想,闡提成佛為要義。內容闡述佛身常住不 滅及常樂我淨之義,廣說與涅槃有關的一切菩薩法 義。因此本經可稱為大乘佛教的極談,而其所述及 的戒律與佛性思想,對中國佛教影響極為深遠。

#### 佛教遺經

節錄部分:釋迦牟尼佛,初轉法輪,度阿若憍 陳如;最後說法,度須跋陀羅。所應度者,皆已度 訖。於娑羅雙樹間,將入涅槃。是時中夜,寂然無 聲,為諸弟子略說法要。

戒是正順解脫之本,故名波羅提木叉。因依此 戒,得生諸禪定,及滅苦智慧。是故比丘,當持淨 戒,勿令毀缺。若能持淨戒,是則能有善法;若無 淨戒,諸善功德皆不得生。是以當知,戒為第一安 隱功德住處。

#### 佛陀最後的教誨

於此眾中,所作未辦者,見佛滅度,當有悲 感。若有初入法者,聞佛所說,即皆得度;譬如夜 見電光,即得見道。若所作已辦,已度苦海者,但 作是念:世尊滅度,一何疾哉!阿 樓馱雖說此 語,眾中皆悉了達四聖諦義,世尊欲令此諸大眾皆 得堅固,以大悲心,復為眾說:汝等比丘,勿懷悲 惱。若我住世一劫,會亦當滅;會而不離,終不可 得。自利利他,法皆具足,若我久住,更無所益。 應可度者,若天上人間,皆悉已度;其未度者,皆 亦已作得度因緣。自今以後,我諸弟子展轉行之, 則是如來法身常在而不滅也。是故當知,世皆無 常,會必有離,勿懷憂惱,世相如是。當勤精進, 早求解脫,以智慧明,滅諸癡暗。

世實危脆,無堅牢者,我今得滅,如除惡病。 此是應捨之身,罪惡之物,假名為身,沒在老病生 死大海;何有智者,得除滅之,如殺怨賊而不歡 喜!汝等比丘,常當一心,勤求出道。一切世間動 不動法,皆是敗壞不安之相。汝等且止,勿得復 語,時將欲過,我欲滅度。是我最後之所教誨。



# 慶祝 根本傳承上師 蓮生活佛乙巳年佛誕

#### 祈請根本傳承上師聖尊 蓮生活佛 佛光加持

又是普天同慶的好日子,根本傳承上師 蓮生法王八秩晉一佛誕台灣區聯合放流法會,謹訂於114年5月24日(農曆4月27日),日月潭舉行。 香華雷藏寺堅持41年來的傳統---每年為師尊祈福延壽,舉辦台灣區聯合祝壽放流法會,歡迎全世界各道場共襄盛舉。

敬愛的根本傳承上師聖尊 蓮生活佛,一生慈悲為懷,師代眾業示病相。

在此 師尊佛誕前夕,台灣區所有弟子懷著感恩、虔敬的心,為聖尊 蓮生活佛與師母 蓮香上師祈福、延壽。香華雷藏寺誠摯邀請全球各地諸位 同門善信大德,不分你我、不分國界踴躍報名參加,報名費用隨喜,共沐佛恩、同霑法喜。 在法會當日,現場中餐廳有供應美味、可口的中式菜餚(請盡量攜帶環保餐具)。

指導單位:中國真佛宗密教總會、台灣雷藏寺

主辦單位:香華雷藏寺(社團法人台中市真佛宗香華學會)

參加協辦寺、堂及同修會:真佛般若藏、中觀雷藏寺、法聲堂、法華堂、三重同修會、佛林同修會、法記堂、清淨同修會、基隆同修會、蓮聖同修會、道喜同修會、桃園共修院、廣喜雷藏寺、福佑雷藏寺、妙行堂、法鑼堂、三和雷藏寺、慈尊堂、玄行堂、六度堂、寶悅同修會、蓮花童子殿、溪湖同修會、三清堂、慈航精舍、大義雷藏寺、大雄堂、參明堂、宜蘭同修會、花蓮同修會、東海同修會、雷藏寺新加坡、馬國海會同修會。

主壇上師:釋蓮傑上師、釋蓮悅上師、蓮楹上師、釋蓮真上師、釋蓮東上師、釋蓮墻上師、釋蓮余上師、釋蓮育上師、釋蓮媖上師 聯合主壇

真佛宗教授師、法師、講師、助教護壇。

報名方式:本法會特設『主祈功德主』,備有主祈者疏文及報名表,意者請洽香華雷藏寺。 本寺報名、通訊報名、現場報名或各分堂報名均可。

放流(生)費用:放流(生)報名費用隨喜供養,匯款、刷卡均可。

放流地點:日月潭台伊達邵水漾民宿旁水域

法會地點:日月潭青年活動中心大禮<mark>堂。地址</mark>:南投縣魚池鄉日月村中正<u>路101號</u>

(日月潭纜車站正對面)

· 郵局劃撥帳號: 22601086 · 郵局匯款帳號: 0021316-0579119

· 匯款銀行:合作金庫銀行中港分行· 匯款帳號: 5171-717-614370

· 戶名: 社團法人台中市真佛宗香華學會

·香華雷藏寺地址: 404008台中市北區柳川東路四段8號

·電話: 04-22014818 · 傳真: 04-22014838

·電子郵件報名:flower198403@gmail.com



自從因病動手術後,在養病中日子過得特別 慢,傷口疼痛、復原緩慢也很難熬,於是想給自己 特別訂一項功課,想起師尊曾經說過,師尊很少叫 人家唸《真佛經》,除非是到了沒辦法的時候才會 那樣:「你唸《真佛經》。因為《真佛經》是由一 個真正的金剛上師的內心裡面流露出來的經典,自 然顯現的一個經典,這經典本身的力量非常的大, 加持力非常的強,傳承加持力很強,你唸了,可以 幫助你本身的相應成就,而且可以看見,看得到 的,是非常有感應的。這也是祕密啊!』因此我取 了一張499遍咒數的計數紙就開始誦真佛經。唸著 唸著,越來越感受到真佛經的偉大,就借拙筆跟大 家分享一番。

《真實佛法息災賜福經》(真佛經)的祈請 文,已經是真佛弟子最重要的功課,盧師尊在文集 275【解脫道□訣】的序文就曾經寫道:

「這篇短短的祈請文,不可小視,若能在修法 前持誦一篇,功德深如海,法力高如須彌山,這祈 請文,若能每日持誦,亦能顯現不可思議之力。其 功德力如下:

一、 佛現金身。二、 光明遍照。三、 亡者升 天。四、 疾病消除。五、 苦厄解脫。六、 業障減 免。七、 福份增長。八、 智慧具足。九、 所求如 願。十、 速得成就。(這祈請文,是很重要的口 訣)。」

另外,有弟子問師尊:「我當如何招待盧師 尊?」師尊說:「你每日唸祈請文一次,就是招待 **盧師尊!**」所以,唸祈請文就是在事師,師尊怎可 能不到呢?

真佛經的開場,有如一部舞台劇般華麗,第一 幕便出現無比瑰麗的摩訶雙蓮池的美景,先是十八 大蓮花童子出場,個個放出不同顏色的光。師尊曾 經說明,唸真佛經可觀想真佛海會,那畫面、妙 音、芬香就令人非常愉悅了。接下來,各別蓮花童

子放出不同顏色的光,師尊說:「蓮花童子的光, 就是蓮花童子的能量,也就是阿彌陀如來的能 量! 」我們就沐浴在各色光的能量中,接受:大慧 光、法界光、萬寶光、降伏光、行願光、端嚴光、 果德光、福足光、童真光的加持,讓自己福慧具 足、受法力加持、得到法寶、降伏貪嗔癡、發菩提 心、莊嚴又累積功德,且有童趣的快樂,這加持真 的樣樣齊全啊!

然後,帝釋天請大白蓮花童子轉法輪,提醒了 我們也要請佛住世長轉法輪。蓮花童子開始說法 時,又帶我們——去了許多佛的淨土,接著來到真 佛世界,並提醒我們明白因緣果報的道理。而眾佛 菩薩的讚偈不只描述了蓮花童子下凡的偉大過程, 也提醒我們要發願護持蓮花童子。

這時,真佛經的主軸就出現了:修行以無念為 正覺佛寶。身清淨。口清淨。意清淨為法寶。依真 佛上師為僧寶 - 我們平時就要修習無念,因為在臨 終的一刻,唯有無念,才能夠定,師尊說在無念時 馬上會有宇宙的法流給自己灌頂,臨終時這明光出 現我們才能專一的認取明光,被攝受回歸淨土。密 教就是把三業轉成三密,師尊曾經說:身□意清 淨,自然成佛。因此這最重要的成佛口訣,在平時 就要時時演練,唸真佛經更是一種特別的提醒和加 持。更重要的是,密教的根本傳承上師代表了十方 世界一切諸佛菩薩的身口意,依止根本傳承上師, 是最最重要的!師尊文集105【彩虹山莊的飄雪】 《如何分辨佛經的真偽》寫道:『《真佛經》其中 「身清淨、口清淨、意清淨」,就是「諸法無我」 的清淨;「無念為正覺佛寶,就是「涅槃寂靜」之 意。』這一段,真的是師尊所傳的重要的大口訣!

之後,是如何修持念誦供養禮拜真佛經,唸真 佛經地表最強的時候是在每個農曆十八、蓮花童子 聖誕五月十八和自己的生日,如果再加上供養,虔 誠祈禱,更是所求如願。

如果你不知如何迴向,這一段細說真佛經利益

的經文就有各項迴向:從富裕之人的所求,真佛經 是增益的大福寶經、能超度受苦的亡靈、能除病消 災解厄、能讓官非退散、甚至能讓戰爭熄滅!師尊 有言:「有病的,會消除;有業障的,會消除;冤 親債主都會沒有,這都是最好的了,這裡面有入世 的資糧,也有出世的資糧。」在這裡也提到,如果 不僅自己唸誦真佛經,能夠助印流通真佛經,更是 大大的功德,師尊也說印送真佛經,感應會很快!

真佛經還有個殊勝的功德 -- 曾經有弟子問要 唸多少遍的《真佛經》才能夠往生摩訶雙蓮池?盧 師尊在法座上請示佛菩薩,佛菩薩說200萬遍的 《真佛經》就能夠往生摩訶雙蓮池!另外,盧師尊 教導:每天唸《真佛經》七遍,就可以解除降頭! 而平時有唸真佛經的人,在緊急的時候唸「真佛經 救命」,《真佛經》裡面所有的蓮花童子也會幫 你!最最强殊勝的是,盧師尊言:「唸《真佛經》 的人,最終往生摩訶雙蓮池,生前就有記號可以往 生到摩訶雙蓮池!」

最後,還是得以師尊在第59冊文集【真佛法 語】的法句來形容真佛經的殊勝:

『山河大地,森羅萬象,所在的一切全在《真 佛經》之中。

這是:

圓通無礙,

即理即事;

即一即多,

即依即正。

要知道啊!蓮花童子是佛的化身之一,是依 報,也是正報,變化無窮的,常變化大地河山來養 育眾生,而《真佛經》是變化的「如意寶珠」,是 照耀眾生的,不可思議啊!眾生信受奉行,就有無 量無盡的功德!』

> 2024/11/28 A735-TBSutra





#### 隱逸一方 弘願未改 日日祈禱眾生一切吉祥

最初隱居閉關時,蓮生活佛也有一度不習慣的時 間,結束了弘法時期,世間的俗事,一下子離得遠遠 的,由原有的萬人世界,突然變成一人世界,千篇-律的生活,大腦沒有了刺激,人生的味道也彷彿沒有 了,這世界好像只有自己一個人活著,如果不找出滋 味,祂知道這裏面有潛在危機,「憂鬱症」會來襲。

蓮生活佛試著從生活中調整,那時候,每天經行 二個小時,風雨無阻,有時下大雨照樣經行,以「經 行」當運動,去呼吸清新的空氣。一面修行,一面運 動,每天伏地挺身,每天做金剛拳,活動筋骨時,一 邊念佛,從動功之中讓自己不受情緒干擾,也能睡得 更甜美。靜功則由「禪定」而獲得的得到了安靜且清 澈的喜悅之心,心專注於法,一切的想法,全寂靜下 來,身心光明,隨時隨地都被寂靜、輕安、快樂所包

然而,蓮生活佛縱然看穿「外物無常」,人間事 不過如此,但生平最重情誼,那份愛弟子、愛眾生 的心,如同父母愛子女的心一樣深切。祂心繫百萬弟 子,念念茲茲在弟子們的身上,永不止息,在隱居閉 關的小小壇城前,面對壇城禱告著:

「祈求金母護佑弟子們身體健康!」

「祈求佛菩薩護佑弟子們萬事如意!」

「祈求金剛護法護佑弟子們道心堅固!」

「祈求諸天護佑弟子們逢凶化吉!」

天天如此祈禱不休,惟願真佛宗的弟子,以及所 有的眾生,每一天都健康快樂。

#### 「八葉蓮華的開放」 經歷裂腦症半死半活 是對眾生的大悲願

閉關第二年,五十八歲的 蓮生活佛生了一場大 病,去找醫師檢查,但再怎麼檢查,也找不出真正的 原因,無法用藥對治。祂在這段期間,寫了「葉子湖 的水變冷」及「向三本尊祈禱」的二篇短文中,說明 祂病了,而且病的不輕。

原本 蓮生活佛已修證無漏,加上每天都有固定 運動的習慣,是一位體魄健全,自由自在的隱者,這 場大病來得突然又奇特,其實這病並非偶發,而是一 個悲願使然。有天晚上,觀世音菩薩出現,給祂一雙 「神行鞋」穿上,菩薩說:「我們要你『蓮生活佛 盧勝彦』,親身經歷『中陰境界』。也就是親證死 亡的狀況,然後,寫出死亡後中陰的種種境界, 令世人認知到死亡不是迷信,是每個人的現實問 題;死亡之後,也不是什麼都沒有了,證明靈魂 世界實有。」

穿上「神行鞋」之後,蓮生活佛真的體會到 「病」、「死」的滋味。祂形容四大分散有如「山崩 地裂。水淹沒頂。火山爆發。狂風凜冽。」經歷了世 人難以想像的「裂腦症」,在外觀上一切正常,但在 「無形」上,是由中央頂竅整個頭殼裂成八瓣,一 分一寸的裂,只要裂了一分,就痛一分,裂十分,就 痛十分。蓮生活佛以「八葉蓮華的開放」來形容這 個腦裂,形容如此美麗卻是痛苦異常,其苦非世間 字句所能形容,也恐非一般人能明白,原來死亡是 這麼痛苦的。

痛苦來臨時,祂求佛的光明加持,佛的光明三度 照向祂,約莫清涼十分鐘,又周而復始。「裂腦症」 的苦繼續著,整整大約有四十九天,不分白天晚上, 如同地獄苦刑。祂向「三本尊」祈禱:「慈悲的瑤 池金母、西方極樂世界阿彌陀佛、大願地藏王菩 薩,祈請接引我往生吧!」這樣子的痛苦,已經忍 無可忍,怪不得八苦當中「生、老、病、死」都是其

幸而長久的修行訓練,蓮生活佛在八葉蓮花(腦 瓣)分裂的極苦中,將精神一直專注在四念處:「觀 身不淨」、「觀受是苦」、「觀心無常」、「觀法無 我」。只有痛苦和虚弱,卻沒有恐懼死亡,心智一直 住在正知正見上,不屈不撓的念佛持咒,意志全在佛 的光明之中,隨時準備死亡和往生。

#### 花開見佛 《度過生死的大海》 引領眾生跨越生死

在那一段日子裏,食無味,體力虛弱,沒有睡 眠,精神耗盡。這在一般人來說是正在體悟整個世界 的「無明黑暗」,陷入極度的危險,將進入死亡中陰 境界。蓮生活佛這樣一個大覺悟之人,明白死亡是怎 麼一回事,在腦瓣極度的開放之後,蓮生活佛看見 自己的元神,看見佛性,不折不扣就是一尊如來。蓮 華的正中央,端坐著一尊佛,祂就是「蓮花童子」; 「華光自在佛」;「盧勝彥蓮生活佛」,正是祂多年依 持佛陀所教導修持的密教本尊。

原來,「八葉蓮華開放」就是密教的「破瓦 法」。當肉體的「六根」、「六塵」、「六識」全消失 了,元神出離了肉體的束縛,佛性復活時,所謂證悟 就是如此,所謂看見佛性就是如此,所謂成佛就是如 此,一切全「復活」了,這便是密教的祕密教義。

人生最大的一件事就是死亡,世間的每一個人都 免不了一死,卻不一定知道如何去面對,去證悟死亡 的真理。幸而 蓮生活佛的「四大分散」是無形的, 真實的自體,只是虛弱痛苦,並沒有壞滅,由祂來 寫「死亡」是最最真實的,因為祂活著經歷了死亡過 程。祂帶著殘餘的生命,以至誠的心,將死亡的過程



▲海印寺是朝鮮佛教宗派曹溪宗的佛教總寺 (資料來源韓國觀光公社)

▶蓮生活佛在韓國期間,因色身有恙,在大邱 「桐華寺」參禮了世界最大的「統一藥師如 來大佛」。此佛高33公尺,寬16.5公尺,堪 稱世界第一高。(資料來源大邱旅遊指南)





▲各地真佛宗的弟子們思念 蓮生活佛 紛紛表達對 師佛的感恩懷念之情

——的細述出來,寫成這本揭開生死輪迴的大天機 《度過生死的大海》,教導眾生在「中陰境界」如何 去面對死亡,前生和來世,生前和死後,六道輪迴皆 在其中,「中陰遷識法」是蓮生活佛隱居閉關中給予 眾生解脫的禮物。

蓮生活佛閉關心繫眾生,而弟子們對師尊那深深 的思念孺慕之情,亦是綿綿不絕。在 蓮生活佛的色身 飽受病苦折磨的同時,真佛宗全球各地道場紛紛啟建 「請佛住世」法會,虔心為摯愛的師佛祈福,師徒之 間深刻的情感,在咒音裊裊之中交融在浩瀚的虚空。

#### 活一天感恩一天 活一天快樂一天 活一天修行一天

蓮生活佛為了親身經歷半死三昧,「腦分八 瓣」、「四大分散」之後,這半死的身軀離死亡不 遠,大病一場嚐盡了病苦的滋味,體力已大不如前, 連十幾級的台階,都爬不上去。但祂道心堅固,一切 運動如「經行」、「金剛拳」、「俯地拜佛」、「六日 體功」照做,但動作慢了,而自小善泳、愛泳的 蓮 生活佛居然怕水,連「游泳」也停了。

病來了,蓮生活佛將它當成是一種自然現象,慢 慢的走路,緩緩的寫作,徐徐的修法,愈是苦,愈是 忍,未有一日懈怠,日日為弟子們修法。有一次真佛 弟子在路上碰到師尊,立刻頂禮求加持治病,腦裂八 瓣痛苦不止的 蓮生活佛,照樣笑咪咪的加持弟子。

此惡疾約持續在二年多的時光,那段日子,生 命裡幾乎全是灰色,唯有一念:「一心念佛,往生 西方佛國淨土。」就在這樣的時光裡,蓮生活佛寫 下:

活一天,感恩一天。

活一天,快樂一天。

活一天,修行一天。

這實實在在是祂對自己的勉勵,因為,每一天都 可能是自己的最後一天,把握當下,無須憂慮生死, 多愁善感也沒有用,無常依然也會到的。

#### 一心禮佛繞塔

# 藥師如來現身 機緣契合除病苦

在這期間,蓮生活佛聽聞在韓國「大邱」的「海 印寺」,收藏了八萬一千二百五十八塊雕刻而成的大 藏經,便生起去韓國參禮佛寺,繞寺繞塔繞佛的想 法,因此忍著病苦,抱病去韓國一趟。在韓國期間, 蓮生活佛一路苦撐著,連走一步路都小心翼翼,進入 韓國寺院拜佛,一彎腰低頭,一瞻一禮,彷若就好像 要去了,色身苦成這樣子,但祂仍然要拜佛。

到了韓國慶州,在大邱「八公山」桐華寺見到一 尊巨大的藥師佛。蓮生活佛做全身投地大禮拜,敬禮 那世界最大,高十餘樓的「統一藥師如來大佛」。還 有左右脅侍日光遍照菩薩、月光遍照菩薩、四金剛、 十二藥叉神將、八大菩薩、藥王菩薩、藥上菩薩,一 尊又一尊的稱名禮拜。

在此時此刻,祂一心只想著藥師佛的第七願: 「願成佛時,若諸有情,眾病逼切,無救無歸, **無醫無藥,無親無家,貧窮多苦,一聞其名號,** 眾病悉除,家屬資具,悉皆豐足乃至成佛。」在 禮拜時,祂渴望藥師佛的第七願能靈驗加持,解除

回程時,蓮生活佛在車上雙眼一閉,只一剎那, 眼前有光圈,百寶光明四射,「藥師琉璃光如來」、 「藥王菩薩」、「藥上菩薩」、「日光遍照菩薩」、 「月光遍照菩薩」、「十二藥叉神將」…諸尊在光中 顯現。蓮生活佛喜極而泣,祂知道機緣契合,自己的 病會好!

#### 念念心繫眾生 三昧神行十方常在

蓮生活佛為了寫《度過生死的大海》,穿上觀世 音菩薩要他穿的「神行鞋」,成了「半死三昧」,人 也大病一段時間,後來,腦分八瓣,四大分散的惡疾 消失,祂又活了,而且活得更健康。但,經過這段歷 程,使 蓮生活佛也改變了,祂深刻體悟到這個身子 就是牢籠,身子是暫時流浪娑婆世間的過客而已, 何必生存在一具小小軀殼之中,尤其這軀殼並不完 美,多災多難,生老病死,多苦多憂,有了色身, 人卻失去真正的自由。而今自己已是六旬老人,生 命何其短暫,因此祂對紅塵的欲望,也全沒有了, 出離心更重了。在閉關修法方面,專修「往生法」, 每晚臨睡念念不忘:「往生淨土,超生出苦,南摩 阿彌陀佛。」

蓮生活佛對於這個色身及紅塵雖然沒有依戀,惟 有度眾生的事,永遠在祂心中的深處,生生與世世。 如今自己閉關寂滅為樂,沒有接觸到眾生,又如何令 大眾得法樂?後來,蓮生活佛用三種神行(神足通) 的方式來利益眾生:

- 一、睡眠神行——在睡夢中,出神度眾生。
- 二、禪定神行——在禪定中,出神度眾生。
- 三、半死神行——在虚幻中,出神度眾生。

蓮生活佛的「神行」可達十法界,無量佛國淨 土。在那時候,祂能在「三摩地」中,停留了一個小 時以上,甚至入定、出定,來來回回,出神隨緣去救 護有緣的眾生,像是出神救生病的弟子、接引死亡的 靈魂、救助求願的弟子及出神加持修行的弟子等等。 這樣的神行救度,沒有一日中斷,隨處救人,隨處現 身,弟子只要「一心」念著 師尊或持心咒「嗡。古 魯。蓮生悉地。吽。」在一剎那的心念中,可以親 見、禪定見、夢中見 師尊。

有一段時光,祂很思念親人,但思念至親也動 搖不了祂閉關的心。閉關期間,適逢 蓮生活佛的 子女相繼結婚完成人生大事。這二次婚禮大典,做 父親的蓮生活佛因為閉關均未能親自參與,祂強忍 著思念,在壇城前殷誠唸佛為他她祝福;祂以「神 行」方式去到會場,看著女兒「佛青」一個人走向 聖增前與新郎完婚。

#### 願將生命奉獻娑婆 照亮無數眾生

蓮生活佛在台灣隱居三年半之後,2004年初, 回到了美國西雅圖繼續閉關,又隱了2年,總共閉關 六年。閉關隱居在一般人的認知,比較像是失去六 年,但 蓮生活佛這二千一百九十天是禪悅重重,悟 了又悟,一切的念,更加的超越,甚至於一念不生。 於閉關中竭盡全力的進入最深的意識之中,突破了陳 腐停滯的關鍵,進入了行者的最高峰,這是六年來最 大的慰藉,原來清淡、無聊而毫無生氣的隱居閉關, 竟然是進展及突破。「眼、耳、鼻、舌、身、意」; 「色、身、香、味、觸、法」所有的五蘊六根六塵六 識全部都泯然,十八界不見了,剩下的只有佛性存 在,甚至連這樣的突破也渾然不覺。

接下來,蓮生活佛要繼續閉關嗎?弟子們頻頻 舉辦「請佛住世」法會祈求師尊「長住人間,不入 滅」,未來是回天上或是留在人間?要到葉子湖閉關 隱居前,有弟子殷殷垂詢:「師尊何時出關?」蓮生 活佛一時之間也答不上來,默默無語。因為未來一切 都是隨緣而變通的,對於弟子的問題,祂只說:「 自 然而然最好,閉關出關,自然就好。」閉關六年 中,出不出關也是 蓮生活佛一直徘徊未決的抉擇, 祂常自問為何對眾生不捨?再入紅塵?祂清楚人間的 愛有另一面,會讓你的心化為碎片粉碎,但也還是無 法阻止自己對眾生的愛。

假如要離開娑婆世界,又怎能忘懷眾生給予自 己的恩惠,雖然分別六年,時光只是一剎那,但那些 與弟子共修共處的日子,彷彿很遠似夢又近在眼前。 蓮生活佛對弟子的思念如長河悠遠深長,祂自問: 「能平靜的從此岸到達彼岸,從此,把那在娑婆 世界的五百萬弟子們全部忘卻,而心中一點牽掛 也無?」佛慈悲眾生,所以到人間度眾生,菩薩有 情,所以在娑婆聞聲救苦,這都是無怨無悔的愛。在 蓮生活佛心中,「度眾生」是永恆不變的菩提,若有 未來,也只願將自己奉獻給十方眾生。

請繼續鎖定下一期的「一個活佛的秘境」,跟著 真佛報一起追隨 蓮生活佛一生「大願」、「大行」、 「大慈」、「大悲」的光明!



·期介紹的三本文集,分別是第169冊《忘憂國的 神行》、第170冊《回首西城烟雨》及第171冊 《玻璃缸裏的金魚》,這三冊文集均出版於2004年, 此時已是 盧師尊進入「閉關隱居」的第四年了。

從這三冊的文集綜合看來,盧師尊對自己進入 第四年的閉關生涯,統括而言就只有兩件事:日日 「修行」與「寫作」。強調修行是人生大事(生死大 事),而寫作也只是為了奉勸大家,不要忘記修行。 所以說是二事,其實也是一事,這便是 盧師尊閉關 的大事因緣。

盧師尊的生命歷程,其實就是一場「演示」。生 命的前25年,他按部就班的求學、成長、工作,所演 示的是如你我一般,一個平凡無奇的尋常人生。26歲 卻逢奇緣,得瑤池金母開天眼,知前世因果。更獲得

三山九侯靈師與眾人間上師的傳道授法,繼而神算度 眾、書寫靈書,以在家居士的角色,一面修行,一面 經歷人間的酸甜苦辣。38歲再蒙金母啟示,移居美 國,於「巴拉」閉關三年,圓滿證得無上正等正覺, 及密教虹光成就。得證後,正式創立真佛宗派,進而 剃度出家,樹立真佛法幢,廣弘真佛密法。因厚積薄 發,短短十數年間,便受萬眾引頸膜拜,逾500萬弟 子皈依學法。此時期所演示者,即無上尊貴的密教大 法王 蓮生活佛。

然而,正當萬眾矚目、眾星拱月之時,盧師尊卻 毅然宣告閉關隱居,這又是何演示?

盧師尊言:「佛法的種子,已種在大家的心 田,只等待發芽、開花、結果。這是:聞、思、 修。修『第一義空』、『無所畏』、『無所有』、 『無所住』、『無我、無人、無眾生、無壽者』。

修『無上正等正覺』,這是福中的大福,善中的 大善,喜中的大喜。

而後。二十多年的西雅圖歲月逝去!我即 『無我』。我演示「無貪』、『無瞋』、『無痴』。 演示『一切法皆空』、『一切無所有』, 我即隱 去!隱居閉關而去!」

而這三冊的文集, 便是 盧師尊在閉關的這一段 生命時刻,不同面向的「演示」。譬如第169冊《忘 憂國的神行》,就是他如何面對病苦的演示。即使貴 為法王,盧師尊仍如你我一般,須面對生老病死的 因果業力。而唯一最大的不同,就是 盧師尊親自示 範,即便巨大的業力現前,一個真正的行者,仍能以 真實的光明力坦然面對,進而得到超越與轉化。

第170冊《回首西城烟雨》,更像是人生繁花落 盡後的一種放下與釋然。過去的五彩人生很輝煌, 但過去就是過去了,可以懷念,但必須放下。而《玻 璃缸裏的金魚》,則是對現狀的接納與反思。如今離 群索居,看似困居一方,實則人生過去的輝煌,又何 嘗不是另一個魚缸呢?所以入世弘法和出世隱居,對 盧師尊而言,是一不是二,只是真實的演示:「一切 法皆空,一切無所有。」

#### 文字的河流

平凡時期 1歲-23歲

學法時期 24歲-39歲

1945~1968 1969~1984

1985~1988

弘法時期 40歲-43歲

44歲-48歲 1989~1993

遊方時期

幽居時期 49歲-55歲

1994~2000

隱居時期 56歲-61歲 2000~2006

62歲之後

2006~至今

大日再現

# 

盧勝彥文集第169冊《忘憂國的神行》

念念的「清淨」更讓他時刻與佛法言行合一,縱 然書上提到的神行,只是「五神行」中的「病神 行」:「四大分散,腦分八瓣,中陰元神自出自 入,以『病苦』為神行」,也一樣在法界裡任運 自如、光明顯露:「我已修至『有法』等於『無 法』,『一切事』等於『無一切事』,這世界發 生了什麼大事,我也等於無事了。在『神行』 中,能救則救,不能救,完全不放心上,就算

在神行過程裡 盧師尊行蹤所到的境界,例 如是:血光國、心通國、五不還天,以及書上述 說在法界遇上的情節發展,均有其背後的佛法深 義,當中有著佛陀教示的緣起法中「因緣果報」 的真理。譬如《雜阿含經》裡所云:「此甚深 處,所謂緣起」。簡單來說,法界的顯現和世間 事物存在的有與生起,必然是有原因的,亦是與 緣起法「此有故彼有,此生故彼生」的定義— 樣。這是佛陀於宇宙真理中所得出的結論,也可 說是佛陀在因果相互依存關係裡的體悟。所以佛 陀在經典上說:「非我所作,亦非餘人作」,因 為,這本來便是因果定律的真實相。

導讀撰文◎蓮花敬安

《忘憂國的神行》一書的內容,就是要展

現世間「因緣果報」絲毫不爽的玄妙處,藉文集

篇章內的故事,彰顯心存善念的重要性,因為眾

生在世間皆有業報隨身,正如《十善業道經》內

說:「今大海中所有眾生,形色麁鄙,或大或

小,皆由自心種種想念,作身、語、意諸不善

救了,也不放心上,就這樣,隨性而去吧!」

業,是故隨業各自受報。汝今當應如是修學, 亦令眾生了達因果,修習善業…。」 故此,盧師尊在書上一再提醒我們要遵循 佛陀的教義,常要保持一念清淨,多行善事,時 刻警惕自己勿造惡業。譬如在書中的〈善神與惡 鬼〉、〈兔唇的女兒〉、〈無法救度的事實〉等章 節裡,就是列舉他所親自看見「因緣果報」的應

驗事蹟,而讓人們反省自身當下的思惟與行為。 書中寫出了學佛修行中「知過懺悔是正道」 的道理,而在十五篇〈神行的詩篇〉之中,更以 優美的文句敘說佛法的種種旨趣。讀者若能細心 領會文句中蘊藏的要義,對於更全面了解及深入 研習佛法的理趣,是極有幫助的。說不定,由此 而轉化了命運、超凡入聖,終能體會到娑婆一世 的真正意義。

**///** 169冊文集《忘憂國的神行》,出版於2004 5 年,是 盧師尊在隱居葉子湖之時,寫下於 「神遊」期間隨著感應救濟和度化眾生的事蹟。 書名中「忘憂國」的意思,是指 盧師尊在隱居閉 關的三年裡,不受外界打擾而以寂寂為樂,也就 是「忘憂」,如書上所說:「我住忘憂國也」;而 「神行」則是 盧師尊在「定」中心無罣礙的「任 運」, 隨感隨應的神遊諸法界, 並隨緣教示佛法的

盧師尊在這段閉關修行的時期,主要仍是在 「斷煩惱」、「了生死」的行持。寂靜的隱居生 活,使 盧師尊常處於「忘憂極樂」的修行境況,



#### 盧勝彥文集第170冊《回首西城烟雨》

#### 導讀撰文◎蓮花敬安

所集成,內容是述說 盧師尊為何舉家移居美國的 緣由,和在這二十多年內四次遷居的原因,以及 旅居美國期間所經歷的人與事…。在這段獨自一 人隱居閉關的期間,盧師尊寫出在西城渡過的那 些歡樂共聚的日子,緬懷已逝去的歲月與人物思 念的文章,又彷彿讓我們看到了人間「無常」的 真實相,令人慨嘆青春年華的流逝匆匆。

事實上,書中告訴我們,盧師尊雖已是大成 就者,但卻與我們同屬有情眾(心、佛、眾生, 三無差別),分別的只是他在佛法上是開悟者並已 實修證道,並且,不會因為自己的成就而看不起 眾生,展現出佛法裡「天地有情、普同尊重」的 仁慈博愛精神:

「我悲切。我失落。我憂傷。就是為了廣 大的眾生而悲慟!我深感世人為欲望所縛,貪 瞋痴造業受報,冤冤枉枉地受六道輪迴之苦, 實在太愚蠢、太悲苦。人們宜及早選擇合適的 法門,勤懇實修,才能明了自性光明,而自主 生死,同出苦輪,這才是人生價值的所在。」

《回首西城烟雨》一書,記載著 盧師尊在 一次禪觀中,看見彌勒菩薩前來打開布袋,從虛 空中飄下一頂「紅冠聖冕」戴於 盧師尊頂上的 事蹟,也就是真佛經內「彌勒菩薩戴紅冠」的典 故;並說出瑤池金母帶著 盧師尊去看「水中倒 影」,知曉自己一生命運的發展,乃至一位來自 三十三天的天子,告知他未來將會遇上的境況。 然而,盧師尊卻以一心弘揚佛法為要務,其他的 只覺不重要了。而在這些文章情節裡面,均有著

「天子說:『你不為己?』

令人們省思的佛法理趣:

我答:『我的未來已知,從死寂而開始, 最終又歸於死寂,中間的燦爛,如曇花一現, 我過去一無所有,未來也一無所有,我的成就 是自心明白成就』。」

盧師尊在這部書上,尚有教示「入世」與 「出世」的和融之道,指出真佛宗的「建寺」,不 是為了世俗的名與利,只著重於繼承密教的「實 修」,西城雷藏寺的特質,原是:「有入世的方 便問事,有出世的開般若慧。修密,一咒一印 一本尊。修顯,老實念佛。修禪,三昧成就。 修火供護摩,自入福慧寶藏…。」

本書篇章之多,全是敘述對佛法見解的精闢 獨到之處,和 盧師尊以回憶中的西城往事,引導 出凡聖同體的道理,令見聞者一一受益。因此, 讓我們暫停下為生活忙碌的急促腳步,一起與作 者回到那濛濛烟雨裡,重拾回自我的真實。

這本書冊是由91篇散文(隨筆)的文學體裁

5 2004年的文集,歸類在「散文詩集」的著

作。內容包含著 盧師尊回首過去二十年來的移民 歲月,日常生活裡的點點滴滴,和在修行心得上

的無私分享與紀錄。篇章裡並有著「勝義諦」與

「世俗諦」互為依附的啟蒙。因為在佛法的角度 來說,我們本身就是活在「世俗」的世界裡,學佛

者於修行上若沒有「世俗諦」的「名」和「相」,

以及「二諦」互為對比的前提下,日後又怎能契入

佛法的甚深空義之中呢?這個也正是「依不了義而

入了義」的道理,譬如摘錄自《中論頌》裡所云:

「若不依俗諦,不得第一義」的含意。

#### 盧勝彥文集第171冊《玻璃缸裏的金魚》

#### 導讀撰文◎蓮花天成

勝彥文集第171冊《玻璃缸裏的金魚》,同樣出版於2004年。盧師尊 自2000年8月於香港首傳「時輪金剛」大法後,隨即進入閉關隱居生 涯,迄今已四年。弟子們完全無從得知 盧師尊的一切近況,甚至究竟隱居 何處,亦無從知曉。幸好,盧師尊仍然持續寫作不斷,仍舊維持每兩個月出 版一冊文集的規律,讓弟子們還能夠透過文集,感受 盧師尊的所思所感。

一個人長久閉關,在一方小天地,不見外人,惟見己心,一切眼耳鼻 舌身意的觸,都限縮到最小、最少。若非真實經歷,一般人實在難以想像此 種心境。所以 盧師尊在〈玻璃缸裏的金魚(序)〉文中,如此描寫他隱居的心 境:「葉子湖的隱居處如『玻璃缸』。我就是『玻璃缸裏的金魚』。昔 日,五百萬弟子,如今一人而已!昔日,眾星拱月,如今凄凉孤獨!昔 日,巨宅莊園,如今獨臥草蓆!昔日,乾坤到處,如今只剩一心!一心 往生淨土。我這金魚在玻璃缸中,自得其樂就是『修行』與『寫作』, 大家想一想:地球也是個玻璃缸,大一點的玻璃缸。再想一想,是有很 多人生活在大玻璃缸中,但,你有知己嗎?可能相識滿天下,但知己無 一人啊!這和我(獨居行者)豈不是一模一樣嗎?」

為什麼要隱居閉關?這樣的行為究竟有何意義?盧師尊以達摩祖師為 例,他也在嵩山少林寺面壁九年,是中國禪宗之始祖。盧師尊自問:「面壁 九年。口不語。身不動。念頭想什麼?或是無念?或是神行?或是觀 照?或是懺悔?或是虚空?或是光明?或是等待有緣人?這是很耐人尋 味的問題。」

而 盧師尊自己呢?自喻為一隻隱居閉關在玻璃缸中的金魚,行、住、 坐、臥、游,全在玻璃缸中…:「我在想什麼?坦白說,我是『神行』, 還有我是在『懺悔』消業障,大家不要以為師尊一生很神聖,其實不

要驚愕駭然。我這一生是有過貪、 瞋、癡,種種意念上的壞念頭也是 有的。我這隱居閉關,靜坐常思己 之過。因此,我誠誠懇懇的懺悔, 拜禱本尊,痛改前非,力行善事, 要忍辱,要永恆行善,拜懺之後, 不管如何,大小難易,不可再犯。 誓除諸『妄念』,達於『無念』。」

其實,修行人閉關隱居是必要的, 只是其中的因緣與時間點的抉擇,卻是



因人而異。在〈命運須自己拿捏〉一文中,盧師尊以六祖惠能為例,彼時惠 能大師得五祖衣缽後,為躲避追殺,隨即隱入獵人隊中,共十六年之久。經 過十六年,才坐定「曹溪」道場,大弘禪門頓悟之風。盧師尊言:「六祖是 先隱後弘,我是先弘後隱。我覺得『悟道』之人,命運須自己拿捏,否 則也是滿危險的,六祖得法衣。(有人就不服)從此忍辱十六年。我得 『天眼』,也『見性』。『聲名大噪』後,趕緊移民美國西雅圖,在『巴 拉』先隱居三年。若不移民,也滿危險的。等大法傳的差不多了,我又 隱居閉關去了。我說,這些都是命運使然,須自己拿捏得住。我始終記 住師父的話,『譽之所至,謗亦隨之。』」

然而,不論 盧師尊所悟為何,不論出世入世,弘法或閉關,永遠都心繫 眾生。即便只是一隻在玻璃缸裏的金魚,仍不忘「修行」,不放棄「寫作」。 只因「修行是人生大事(生死大事),而寫作是奉勸大家也修行。所以 二事是一事,大事因緣。」



5/11(日)聖觀音護摩法會

5/18 (日) 愛染明王護摩法會

5/25 (日)變身瑤池金母護摩法會



美國愛達荷州黃石國家公園附近,周四晚上7時許,一輛旅遊巴與一輛客 貨車相撞,兩輛車隨即著火焚燒,火勢猛烈,造成7人死亡、8人受傷; 中國貴州黔西市有2艘觀光船翻沉,至今造成10人死亡,70人受傷, 20人下落不明。全球災難不斷…

蓮生活佛教導弟子,要懂得「自他互換」,唯有懂得換位思考,才會對眾 生的苦難有感,才會生出真實菩提心。所以我們持續呼籲大家,以真實利 他之心,繼續堅持每天十分鐘,持誦「大救難咒」,堅持凝聚共善之心, 以咒音為地球療傷。

#### 大救難咒:

他翅吒吒拉。他翅魯樓麗。摩訶魯樓麗。 阿拉摩拉。多拉。梭哈。

願 我們一字一句的祝福,能為這世界帶來光明

淨身業真言

淨口業真言

。修唎修唎。摩訶修唎。修修唎

。梭哈

開經偈:

南摩諸尊菩薩摩訶薩 南摩地藏王菩薩摩訶薩 南摩除蓋障菩薩摩訶薩

梭哈。 嗡。修哆唎。修哆唎。修摩唎。修摩唎。

我今見聞得受持。百千萬劫難遭遇。

無上甚深微妙法

我等均已聞。 當為大護持

化身為教主。 下降至娑婆。

為眾廣宣說

今創真佛界 過去早修證

憐愍諸群有。

離欲超凡間

安土地真言

嗡。縛日曜也 淨意業真言

訶賀斛

南摩三滿哆。母馱喃。唵。度嚕度嚕地尾

梭哈

嗡。啞。吽。

敬以清淨身口意。

供養毘盧遮那尊

出和雅天音

法身佛眼佛母聖。

。三身無別大佛恩。報身蓮花童子身。 具足神通彌六合

**祈請蓮生活佛加持文:** 

蓮花童子。默運神通。將光。紫色紫光。各朵蓮花

一個摩訶雙蓮池

蓮池。坐於大白蓮花法座古

如是我聞。一時大白蓮花 蓮生活佛說「真實佛法息! 真實佛法息災賜福經 願解如來真實義

**里子。在摩訶雙** 火賜福經」

上。周圍十七

朵大蓮花。青色青光。黃

黃光。赤色赤

放。瑞草放出香息。白鶴

變化得格外金光燦爛。

所有香花全部怒

孔雀。鸚鵡。

舍利。迦陵頻迦。共命之鳥。均化金色。

南摩虛空藏菩薩摩訶薩 南摩彌勒菩薩摩訶薩

於是佛菩薩聲聞緣覺及諸王

眾聞聖尊開演

奉請二佛八菩薩:

南摩觀世音菩薩摩訶薩。 南摩西方極樂世界阿彌陀佛 南摩法界最勝宮毘盧遮那佛

福之理 於當來之世。咸共知之真實佛法及息災賜善哉善哉。吾今為汝及末世眾生。有緣者爾時。大白蓮花童子告帝釋及諸大眾說。 妙喜世界。妙圓世界。 世界。淨住世界。法意世界。滿月世界。 有最勝世界。妙寶世界。 大白蓮花童子即說。諸佛菩 。圓通世界。如今。將有真佛世界。喜世界。妙圓世界。華藏世界。真如世

圓珠世界。無憂 薩救度眾生。

盡此一報身。 同生極樂國。若有見聞者。 悉發菩提心。上報四重恩。 下濟三途苦。願以此功德。 莊嚴佛淨土。 迴向偈:

災賜福經終。

四眾。恭敬作禮。信受奉行。真實佛法息聖尊說此經已。帝釋及諸大眾。天龍八部

(無數遍)

健康、百病消、心情愉快、常安樂。大轉法輪、請佛住世。師母蓮香上師身體安康、病業退散、長壽自在、常住世間、迴向:根本傳承上師聖尊蓮生活佛,佛體 世界真佛報總社助印真實佛法息災賜福經 香讚: 佛宗。盧勝彥密行尊者。

南無真佛會上諸佛菩薩摩訶薩(三稱)南無真佛會上諸佛菩薩摩訶薩。南無香雲蓋菩薩摩訶薩。南無香雲蓋菩薩摩訶薩。南無香雲蓋菩薩摩訶薩。南無香雲蓋菩薩摩訶薩。諸佛現全身。南爐香乍熱。法界蒙熏。真佛海會悉遙聞。 金剛真言界秘密主。大持明第一世靈仙真童子。白衣聖尊。紅冠聖冕金剛上師。主西方蓮池海會。摩訶雙蓮池。十八大蓮花

切人天咸知皈向。

白蓮花童子說。當為汝等細說。帝釋說

聖尊威權最尊。惟願聖尊為眾宣說

童子現出果德光。黃蓮花 行願光 子現出法界光。綠蓮花童子現出萬寶光。爾時。金蓮花童子現出大慧光。白蓮花童 諸天見之。大感驚異。於是 黑蓮花童子現出降伏光。 摩訶雙蓮池。以何因緣 稽首向前對白蓮花童子而 橙蓮花童子現出童真光 出果德光。黄蓮花童子現出福足光。紫蓮花童子現出端嚴光。藍蓮花童子現出端嚴光。藍蓮花童子現出 現此大光華。

**唸聖誥三遍:** 

(三稱)

南摩蓮花童子。

南摩毘盧遮那佛 如是護念而攝受

南摩蓮生活佛

南摩真佛海會十方三世諸佛菩薩摩訶薩

祈請不捨弘誓願

彌勒菩薩戴紅冠 昔日釋迦來授記

。阿彌陀佛殷付託。 。光明注照福慧增。一如無間能現證。

佛子時時常哀請 放光遍照於三際 恭敬真佛大傳承 應身教主蓮生佛

是帝釋從座而起 說。稀有聖尊 死苦。 嗡。古魯。蓮生悉地。吽。」

一切吉祥如意圓滿。消除諸毒害。能滅生加威。戰無不勝。誦者。印者。施者。能 子。即於其中。而說咒曰:西方真佛海會。摩訶雙蓮池 摩訶雙蓮池。大白蓮花童

若兩國爭戰。能持此經。立像供養。即得

凶殃殄滅。化為吉祥。 繫但能持誦本經。印施本經。即得解除。 病源立解。若有惡運。官訟牽纏。囚禁獄 受持本經。印施本經。即得災厄消除。

集諸二十八天眾。帝釋。梵王。八部四眾

廣說法要

雙蓮池。三十三天主均趕卦 皆感受之。佛菩薩聲聞皆感爾時。摩訶雙蓮池。大大震

摩訶雙蓮池。

**感受之均至摩訶 感動。無量諸天** 

金蓮。虚空之中天花飄散

界香氣芬馥。空中金閣。全生光華。遍敷空中金色光。有淨妙天音來自虛空。諸世

若有疾厄纏身。前世因果業報。鬼神病等 持本經。施印本經邪鬼退藏。即得安樂。 或被邪魔所侵。鬼神為害。惡夢昏亂。受。怨親退散。現存獲福。若有男子女人。 冥。若能持誦本經。印送本經。亡者昇天 若有先亡。怨親債主。未能得度。滯泄幽 TO A TO THE PARTY AND THE PART

女。獲福最是無量。是增益的大福寶經。 禄位最尊。壽命延長。求子得子。求女得俗人等。若聞此經。受持讀誦。如是之人 聖尊告大眾。世間高官貴人沙門居士修道

養香花燈茶果。虔誠祈禱。咸得如意。災賜福經」隨心所求。自有感應。更能供前。奉請二佛八菩薩。奉誦「真實佛法息 或於每月十八日。或本命生辰日。在密壇年五月十八日。沐浴齋戒。著新淨衣服。

淨為法寶。依真佛上師為僧寶。 聖尊告大眾。若有善男子。善女人。於每 無念為正覺佛寶。身清淨。口清淨。意清 爾時。聖尊大白蓮花童子告大眾。修行以

南摩妙吉祥菩薩摩訶薩。南摩金剛手菩薩摩訶薩。 經 聖尊大慈悲。

大禮拜

歡喜得未曾有。稽首稱讚而說偈言。大悲因果。是聖尊為眾生化身示現。各各真佛世界。知是過去現在未來之吉祥善逝 無上秘密尊。



真實佛 法 息 災 賜 福