# true buddha

#### **INDEX**

- ・蓮生活佛/法語開示02-09版
- 真佛論劍/蓮生悟語10版
- ・世界華光11版
- ・法務報導12版
- 佛光微微13版
- 蓮生活佛文集導讀14-15版
- 最新消息16版

#### 1601

總社負責人:釋蓮悅上師

電話: (+886)978-598-389

郵政劃撥帳號:22714759 戶名:社團法人中國真佛宗密教總會

Email: tbnewshq@gmail.com



True Buddha News Weekly | 1991年10月創刊

發行地址:台北市大同區民生西路240號7樓

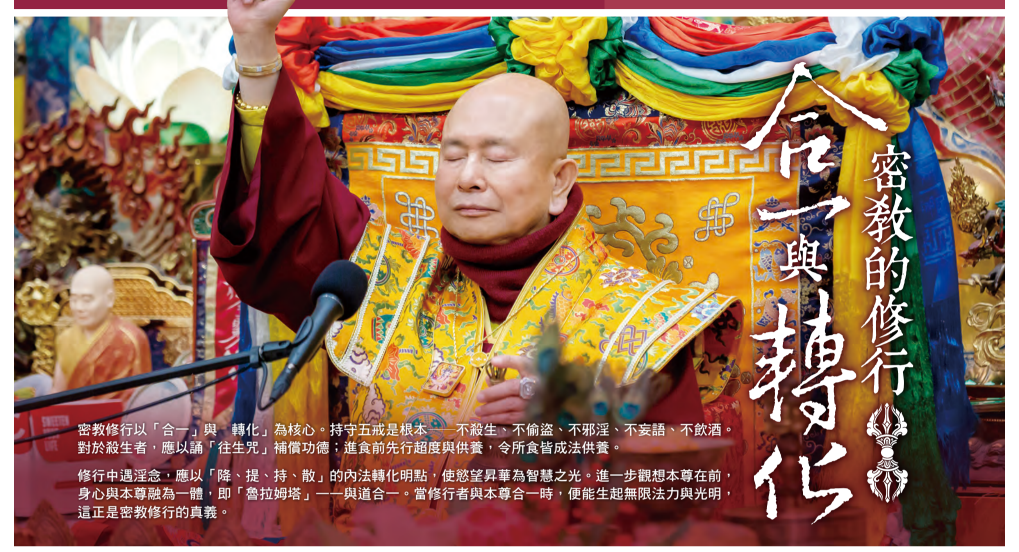
真佛報線上捐款贊助:https://tbnewshq.org/

2025年10月23日















#### 舌識生滋味 需舌根及味塵二緣 在上週的《楞嚴經》開示中,釋迦牟尼佛開始 為阿難尊者,完整講授「十八界」中的「眼識」與

鼻香為緣 生鼻識界 三無自性

「耳識」。本週要繼續講授「鼻識」與「舌識」。 你的鼻子叫做「鼻根」,「香」是香塵。因為有這 兩個緣,所以生出了「鼻識」。

佛陀認為:香是動搖的,鼻子是不動的,那這 個香的感覺,到底從哪裡產生出來的?沒有香,光 有鼻子也不會有香味;沒有鼻子,也不能夠產生鼻 識。鼻識本身從何而來呢?是鼻子、還是香產生出 來的?都不是,也就是三者都是沒有自性的。

另外,舌根與味塵兩個緣,就會產生舌頭的意 識。舌識是舌頭所出生的嗎?當然不是。你沒有 味,單單有舌頭,還是沒有味道。譬如舌頭平常是 沒有味道的,但吃到東西就產生酸甜苦辣鹹。味覺 是從舌頭產生的嗎?其實都不是,舌頭本身沒有自 性,它是那個東西才產生,你沒有吃到那個東西, 那個也是沒有自性啊,沒有這兩個,你那個所謂那 個舌識,也不會產生出來。想知道更完整精彩的開 示內容,敬請詳閱本期真佛報。

#### 如何戒掉邪淫?破戒如何改過? 為何因地佛會涅槃 果地的佛不會

對治邪淫,是所有學佛者都要面對的重要課 題。週六同修有台灣弟子便提問:師佛曾在文集中 提到邪淫的禍害和戒掉的方法,但弟子手淫導致精 神萎靡,在生活中也打不起精神做事、唸佛持咒 等,始終無法成功轉化,請 師佛教導該如何從淫 慾走出。又邪淫破戒是否會失去真佛傳承?

盧師尊回覆道:我教的方法是「轉化」。密教 有「雙身法」,你「明點無漏」,行降、提、持、 散的功夫,就是一種轉化。另外觀想虛空的本尊跟 你合一,住在蓮花裡面,蓮花代表清淨,你以清淨 的心來做「雙身」的事情,你的清淨必須超過淫 念,這樣子才叫成就。

週日法會有新加坡弟子提問:師佛曾說:因地 的佛會涅槃,而果地的佛不會涅槃。請問是何意? 盧師尊回答道:目前來講,我們都在因地,到了果 地,就可以看到真正的蓮花童子在那裏。現在很多 弟子都能看到果地的蓮花童子,果地的蓮花童子有 多少?千百億化身,有人甚至24小時法身都跟他 在一起。更多的完整回覆,敬請詳閱本期真佛報。

#### 禪定的次第 從實修出發的說明 禪定不限於「坐」 專一即入三摩地

本報專欄一佛光微微作者因一篇報導的因緣, 依據 師尊法教,加上自己實修的經驗,重新整理 並寫下個人心得分享,提供多元觀點,讓讀者有更 多思考的空間。作者提出的部分包括:禪定並非僅 限於盤腿靜坐,而是一種「專一即入三摩地」的覺 照狀態。並指出根本上師 蓮生活佛在《定中之 定》中開示:「無論唸佛、持咒、誦經、觀想、書 寫,乃至日常行住坐臥,只要心念專注分明,皆可 入定。」

禪定法門本就有諸多流派,盧師尊在許多開示 與文章中,都著墨頗深。因此作者以菩提心為出發 點,秉持護持真佛法教之心,針對禪定異同的部 分,與所有同門分享心得。期待同門能夠既重視禪 定,又不侷限形相;既勤修專一,又能趨向寂照; 既行對治,又證空性;既守自利,又能利他。作者 之用心良苦,令人感佩。

其實禪定課程本就可能因對象、地點而有不同 的解讀與開示,禪定覺受更是因人而異。讀者或許 可藉此篇章進行多元思考,如此便不枉費作者的一 番苦心。值得您重視的報導內容,一定不能錯過!

我們敬禮傳承祖師,敬禮了鳴和尚、敬禮薩迦 證空上師、敬禮十六世大寶法王噶瑪巴、敬禮吐登 達爾吉上師。我們敬禮壇城三寶,敬禮今天同修的 本尊「南摩地藏王菩薩」。師母、丹增嘉措、吐登 悉地、吐登卡瑪、各位上師、教授師、法師、講 師、助教、堂主以及各位同門,還有網路上的同 門。大家晚安、大家好!(聖尊以各國語問候大 眾)。

#### 有好的緣起 就會有好的結果

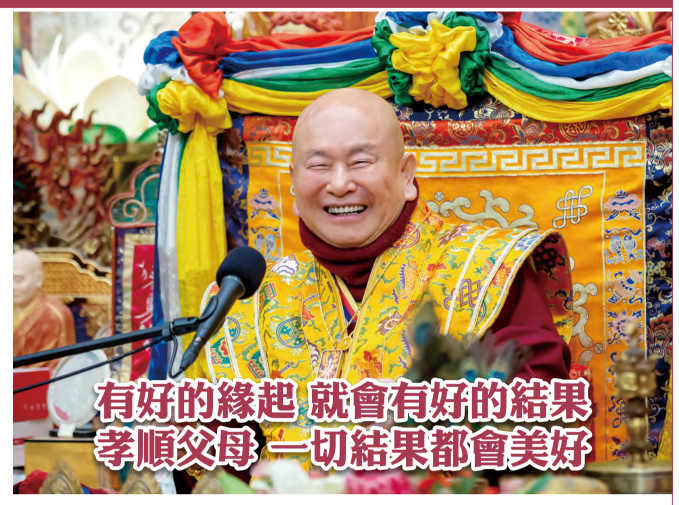
我們今天剛開始的時候有一個福證,這福證是 非常的吉祥(鼓掌),緣起非常的好。我們很注重緣 起。在密教裡面,有好的緣起,它就會有好的因 果。好的緣起就是「因」,好的結果就是「果」。 我們希望他們能夠早生貴子(笑)。早生貴子是一個 好事,大部分來講,不管你是外公、外婆、公婆都 會喜歡孫子。已經生米煮成熟飯,就會彼此之間互 相恭敬,都是很好的事情。

#### 結婚共同開創一片天地

我舉一個例子,我自己的小孩「佛青」跟「佛 奇」。佛奇他在讀書的時候,他就認識Sunny。認 識了Sunny以後,第一個、我們做長輩的希望佛奇 能娶一個能夠做很多事情的,像師母一樣什麽都 會,可以幫助佛奇。那Sunny的狀況,她是家裡的 獨生女。一般來講獨生女都是比較嬌生慣養,沒有 做什麼事情。你說煮飯,她可能也不太會;你說洋 裁,她也不太會。她只會怎麼樣?只會把自己裝扮 得很漂亮。師母當然認為說,佛奇娶Sunny也沒有 怎麼樣。但是佛奇跟Sunny就到法院去公證,他們 就結婚了。從此以後他們就出去了,就是這樣子。 他們也能夠創造一片的天地出來。

#### 盧君 盧弘 都已經讀大學

他們生了「盧君」跟「盧弘」,兩個現在都已 經讀大學了。盧君她是讀加州大學;盧弘他讀的大 學很奇怪,就是做Labubu的,它能夠做這些很多



小孩子的玩具的那一種大學,屬於手藝方面的大 學。他們兩個,一個男的;女孩子很會讀書。

#### 孝順父母 一切結果都會美好

我們「盧」家的祖先傳下來的,女生都很會讀 書;男生就是會走上手藝這一條路。女生她就讀加 州大學,那是很好的學校。男生他就讀做所有玩具 的一個大學。不管怎麼樣子,我們都很疼愛自己的 孫子、孫女,孫子、孫女我們都很疼愛,接著就疼 愛孫子、孫女的爸爸跟媽媽,互相恭敬。佛奇跟 Sunny、佛青跟Andy,他們也都很孝順父母。重 點在這裡,一切結果都是美好的。

#### 新人福證 一切吉祥圓滿

將來就是 Irwan 跟 Feliciana 他們有了孩子,不 管男女,他們都會很喜歡的,那個時候一切都圓滿 (鼓掌)。祝他們早生貴子、早生貴女,都很好,生 越多越好。我們也覺得有孫子、有孫女,就覺得當 祖父、祖母的心裡都很高興。讓它能夠自然的圓 滿,一切都很圓滿。然後出去做事情,兩個人互相 幫助,一切事情都可以解決,什麼事情都可以解 決。一切事情希望能夠順利吉祥。在佛菩薩的加持 之下能夠一切都圓滿。將來也一樣的,孝順自己的 父母,不管是男方的父母;還是女方的父母,通通 都是要一樣恭敬的。

#### 如何戒掉邪淫? 破戒如何改過?

我們現在進入「你問我答」。臺灣弟子問的。

頂禮 無上根本傳承上師聖尊蓮生活佛。弟子 請問:(1)師佛在文集中提到邪淫的禍害和戒掉 的方法,及你問我答開示中說,用工作讓自己忙累 到沒時間想淫的事情,用轉化的。但弟子手淫導致 精神萎靡,在日常生活中也打不起精神做事、唸佛 持咒等。弟子皈依後破戒又懊悔,下定決心守戒, 而後又破戒。弟子不曉得要如何?很想戒掉淫念, 但始終無法成功轉化,很迷茫。我還有救嗎?惟願 師佛哀湣救援,教導該如何從淫慾走出。(2)請 問 師佛,破戒後導致破三昧耶,是否代表弟子已 失去真佛傳承?一心叩首 根本上師蓮生活佛。

#### 淫念產生 要學會轉化 與本尊合一

這是一個男弟子問的。佛教有幾個戒律,第一 個戒律就是殺生。不殺生、不偷盜、不邪淫、不妄 語跟不喝酒,這是「五戒」。淫念的戒,正淫是屬 於可以的;邪淫是屬於不可以的。尤其是出家本身 來講,對於淫戒是很嚴格的,在「釋迦牟尼佛」時 代是很嚴格的。像《楞嚴經》的起頭就是因為「阿 難尊者」 差一點破戒,有沒有破戒我們不知道?釋 迦牟尼佛用「楞嚴咒」,請文殊師利菩薩持著楞嚴 咒去把阿難尊者救回來,讓他不要破戒,這就是 《楞嚴經》的開始。是不是?《楞嚴經》的開端就 是這個。這個戒律真的是很難守,我自己本身也知

# 你問我答「互動就是力量」第518集

道這個戒律是很難守。

#### 廚師殺生必須要唸往生咒

殺生的戒律,你不殺生、對於小動物不殺生, 而且還放生,這是我們可以做得到。一般做廚師的 也做不到。想辦法補救的方法,做廚師的像殺生就 必須要唸「往生咒」,你每一次殺生的時候,就是 要唸往生咒。

#### 吃飯前要超度供養

像我們密教來講,我們每一次吃東西的時候, 第一個、包含了超度、包含了供養,這兩樣最重 要。它有超度、有供養。你吃的東西都把它超度 了,你吃的東西都供養了十法界,這是屬於殺生方 面的,不殺生。

#### 不是你的東西不能夠拿

不偷盜,我們也做得到。別人的東西,你不能 偷偷拿別人的東西。這個我們可以做得到,這比較 easy,看起來好像比較容易。雖然這東西你喜歡, 但是你也不可以拿。不是你的東西你就不能夠拿, 這是很重要的,不偷盜。不偷、不搶、不偷盜,這 個我們可以做得到。

#### 淫念產生時 要學會「轉化」

第三、不邪淫。他講了邪淫兩個字。一般男生

跟女生,念頭有時候會產生。我教的方法是「轉 化」。在密教本身又有「雙身法」,雙身法怎麼解 釋?我們也是用轉化,雙身法就是一種轉化。你 「明點無漏」,為什麼你能夠修證到明點無漏?是 轉化。然後再加上「提」字。所謂內法的「降、 提、持、散」這四個字。明點要降下來,然後要把 明點提住,就是「提」。降、提一一降下來,又要 提起來。「持」就是不讓它漏出來,就是持。 「散」就是把明點化成氣,分散到全身。這就是密 教內法: 降、提、持、散的功夫。其實當中也有轉

#### 魯拉姆塔 與道合一 與本尊合一

慾望如何轉化?觀想本尊莊嚴的像在你面前, 你自己變成本尊。又觀想虛空的本尊跟你「合 一」,就是我常常講的「魯拉姆塔」,魯拉姆塔就 是合一。魯拉姆塔就是你跟道合一、跟你的本尊合 一,與道合一。我常常唸一個咒:「上清上帝、東 華大帝君、瑶池天母大天尊,令吾蓮生,受六甲天 書,便使六甲六丁之神,天遊十二溪女,那延天女 五人,統率神兵三員大將:火光大將、浮海大將、 吼風大將,各領神兵百萬,助吾蓮生,法力、神 通、變化、與道合一。」與道合一就是魯拉姆塔。 你跟你的本尊合一了,你就會產生力量,這是一個 重點。你觀想你的本尊在你面前跟你合一了,產生 Power出來,那一種力量產生出來就可以達到了。



#### 蓮花開放 與本尊合一 蓮花合起來

另外一個是「轉化」。我常常觀想蓮花開放, 蓮花合起來。為什麼開放又要合起來? 就是因為要 合一。你跟你的本尊合一了,你住在蓮花裡面清 淨,蓮花代表清淨。你以清淨的心來做「雙身」的 事情。但是那時候是清淨跟淫念在對抗,你的清淨 必須要超過你自己本身的淫念,這樣子才叫成就。 如果你的淫念超過了清淨,那就變成邪淫。

#### 清淨身口意 依止本尊

所以,出家人最重要就是必須要以長時間的清 淨,來對抗你自己本身的另外一種想念。把你的想 念轉化成為清淨,在清淨之中修行。身、□、意, 跟本尊的身、□、意全部合一。那時候的皈依,等 於是身體的皈依、口的皈依跟意念的皈依,全部依 止在本尊身上。這個一般人是很難做得到。其實修 行人有時候也做不到,一樣做不到。你做不到,還 是要轉化。

#### 盧師尊新書闡述明點無漏法的口訣

他是這樣子講:「始終無法成功轉化。」他沒 有辦法轉化。你看我最新剛出版的那本書,裡面有 「無漏法」的口訣。「明點無漏法」的口訣,我講 了很多,在書裡面寫了很多明點無漏法的口訣,那 個全憑自己修行的功夫跟轉化。沒有這個不行的。 他這個問題,你看看我那個明點無漏法如何轉化? 因為邪淫是有壞處的。

#### 軍人過團體規律生活 受嚴格訓練

還有一件事情也是很重要。你如果是一個軍 人,受過軍事訓練。像我進到軍校裡面去,你過團 體的生活。每天除了讀書以外,還要操練,還要做 軍事訓練,還要讀書,兩個合起來。而且你住的地 方,大家都是通鋪,一個人一塊榻榻米,通鋪。同 樣住在同一個地方,環境的影響、周圍的影響。由 環境來影響你,也是很重要的,就會止掉那種不好 的習慣,邪淫的念頭、手淫的念頭就會除掉。因為 你團體生活,你住在大家一塊,一個人一個榻榻 米。晚上時間到了,你就要睡覺;時間到了,你就 要起床,過很規律的軍人生活。我在軍校裡面過四 年四個月,在軍校裡面讀大學的時候,那時候過團 體的生活。不好的習慣全部都改掉,環境改變了一 個人。

#### 睡通鋪 疊棉被 早點名 唱軍歌

所以出家人有時候過團體的生活也是好,不能 說一個人一個房間。大家統統睡通鋪,這樣會改掉 一個人不好的習慣。我們以前當軍人的時候,一個 宿舍,每個人一張床,大家連在一起,接起來的。 時間到了你就睡覺。早上起床號角一吹,你就要起 床。早上起來就是要早點名。所以那時候要唱歌, 怎麼唱?你們會唱嗎?誰受過訓練的,「黃埔軍 校」的。你唱,麥克風給他唱。(蓮僧上師唱:怒 潮澎湃黨旗飛舞,這是革命的黃埔。我只記得這 些。)

沒錯、沒錯!早上起來就是要唱這條歌的,要



早點名,馬上你就要。那時候受訓的時候,一起來 叫你馬上穿好軍服,疊好棉被,都疊成豆腐乾一樣 的,每天早上都要做的。有內務櫃,你把東西放在 內務櫃裡面。那個床的底下放的是臉盆、刷牙的東 西、臉巾。睡覺就是一個枕頭,一個棉被。起床你 開始就要整理棉被,把它疊成豆腐乾一樣,然後放 在床前。鋼盔、軍服都放在旁邊,一起來就是要穿 的。訓練自己,把自己生活規律化,就不會胡思亂 想,這一點也是一個重點。因為環境,大家都這樣 子,就是這樣子起來。而且你如果有什麼不好的念 頭,別人會發現的。你怎麼那個棉被上面有地圖 啊?怎麼回事啊?都會發現。那時候我們生活很規 律,就把不好的習慣全部都改掉。

#### 睡前修眠光法 觀想本尊放光

所以你要學習睡眠的時間一定;起床的時間一 定。而且你要睡覺的時候,本身還要唸咒。像我們 來講還要唸咒,還要唸所有佛菩薩的咒。然後還要 做「眠光法」,還要修法,修完法你才能夠睡著。 你不能一躺下來,念頭就轉到那裡去了。因為你睡 在床上,像軍人一樣,我們修行也像軍人一樣,睡 在床上馬上要做眠光法。要觀想自己是本尊,然後 要持咒。觀想「嗡、阿、吽」放出三道光,尤其是 「阿」這個紅光出來把自己本身照在紅光裡面。你 觀想本尊在你的面前,然後用「讓、樣、康」。 「讓」就是火升起來把你自己燒成灰。然後 「樣」,風吹過來把灰塵全部吹掉,吹到虛空,床 上就空了。你有了這種轉化你就沒有慾望了。你在 床上是在唸咒、在修法,怎麼會有不好的慾望出 來。所以就是用這個方法。

#### 修內法 降提持散

另外,還要修內法,就是要把它提住,不是要 享受那一時的快樂。一時的快樂就是永恆的悲哀。 所以,要把出家人當成軍事化,你不能像一般人一 樣,起床棉被一踢。說「你怎麼沒有摺棉被?」 「晚上還要再拉過來睡,為什麼要摺?」講這種話 就不對了。檢查你自己的內務,你內務必須要乾乾 淨淨的,床上很乾淨的,棉被疊得很好的,什麽都 收拾得很好。東西放哪個地方就是哪個地方,一點 都不可以有差錯的。

以前我們當軍人的時候緊急集合,一起來三分 鐘你就要把什麼東西都做好。然後跑到放兵器的地 方,拿自己的槍,馬上到連集合場集合,馬上排隊 就站好。幾分鐘以後在連集合場集合。就是要這樣 子受訓,你才不會有這種念頭。希望你能夠改掉這 個毛病,才能夠有成功的轉化。

#### A2 破戒要誠心懺悔 永不再犯

破戒後導致破「三昧耶」,是否代表弟子已失 去真佛傳承?你只要很誠心的懺悔,以後不要再 犯,就可以把三昧耶…,還是真佛宗的傳承。當然 要經過比較長的時間的磨練,才有辦法完成這個。

#### 受軍事訓練 養成良好生活習慣

像我來講,我在軍中讀軍中的大學就有這個好 處。受軍事訓練,生活習慣全部養成。幾點做什 麼,就是規定的。就按照時間在過日子,而且過的 日子都是很有意義的。你做的事情都很有意義,幾 點幾分你畫畫;幾點幾分你寫作;幾點幾分你吃 飯;幾點幾分你要做什麼事情,通通都要給它完 成。每天過有意義的,是做有意義的事情。不會生 活散漫、無事可做。每天生活很散漫,走路也慢, 懶懶散散,真是像個死老百姓。老百姓就是這樣子 的,生活很散漫。你受了軍事的訓練以後,你自己 本身就會很注意自己的言行。再來做什麼事情,幾 點幾分做什麼事情都是一定的。懂得立斷,就是把 它斷掉。立斷,決定斷掉就是斷掉,不要拖泥帶

#### 行如風 立如松 坐如鐘 臥如弓

我們過軍人的生活,其實出家人也要過軍人的 生活。不是出了家就更散漫了,坐無坐相,坐這樣 子(師尊示範坐歪),坐無坐相。坐就是坐,行如 風、立如松、坐如鐘、臥如弓,行住坐臥。軍人的 生活,立如松,站立就像松樹一樣;臥如弓,臥下 來就像弓箭一樣;坐如鐘,坐下來就像一個鐘一 樣,不動的;行如風,走路就像風一樣「咻」。不 是在那邊搖啊搖啊搖啊!搖啊搖,搖啊搖,小船搖 過外婆橋(笑)。不是這樣子的,這樣不像個軍人, 也不像個出家人。懶懶散散的像個什麼出家人?這 樣對不對?對!(鼓掌)。應該要過規律的生活。

#### 〈卷第三〉

「阿難。又汝所明,鼻香為緣,生於鼻識。此 識為復因鼻所生,以鼻為界。因香所生,以香 為界。阿難。若因鼻生,則汝心中,以何為 鼻?為取肉形雙爪之相。為取嗅知動搖之性。 若取肉形,肉質乃身,身知即觸,名身非鼻, 名觸即塵。鼻尚無名,云何立界?若取嗅知, 又汝心中以何為知。以肉為知,則肉之知,元 觸非鼻。以空為知,空則自知,肉應非覺。如 是則應虛空是汝,汝身非知。

今日阿難,應無所在。以香為知,知自屬香, 何預於汝。若香臭氣,必生汝鼻,則彼香臭二 種流氣,不生伊蘭。及栴檀木。二物不來,汝 自嗅鼻,為香為臭。臭則非香,香則非臭。若 香臭二俱能聞者,則汝一人,應有兩鼻。對我 問道,有二阿難,誰為汝體。若鼻是一,香臭 無二,臭既為香,香復成臭。二性不有,界從 誰立。若因香生,識因香有。如眼有見,不能 觀眼。因香有故,應不知香。知即非生。不知 非識。香非知有,香界不成。識不知香,因界 則非從香建立。既無中間,不成內外。彼諸聞 性,畢竟虛空。是故當知,鼻香為緣,生鼻識 界,三處都無。則鼻與香,及香界三,本非因 緣,非自然性。」

#### 鼻香為緣 生於鼻識

又要講《楞嚴經》了,哎!天啊!釋迦牟尼佛 祂真的是很會講(笑)。這一段是「阿難,又汝所 明。」祂這樣講:阿難尊者,你也是知道的。「鼻 香為緣」,你的鼻子叫做「鼻根」,「香」是香 塵。因為有這兩個緣,所以出生了鼻子的意識,叫 做「鼻識」。「此識為復因鼻所生」——釋迦牟尼 佛講:這個識是因為鼻子所生出來的嗎?其實不 是。你光有鼻子,沒有香,這識也出不來。「因香 **所生」**——是香所出生的嗎?也不是。因為香如果 沒有鼻子,它也不知道什麼是香啊!

「阿難,若因鼻生,則汝心中,以何為鼻?」 -—如果是鼻子出生的,那麽你這個心中產生的意 識,以何為鼻?這個是鼻子出生的嗎?鼻子為界 嗎?

#### 鼻識從何而來?

「如果取肉形雙爪之相,為取嗅知動搖之性」 -一香是動搖的;鼻子是不動的。「若取肉形」— 一若取這個鼻子。「身知即觸」——祂這樣子講了 半天,就講到身體。你的意識是怎麼產生出來的? 其實你這個香的這種感覺,到底從哪裡產生出來 的?誰能夠講?是鼻子產生出來的嗎?不是啊!沒 有香,怎麼會鼻子產生出來?有了香,你沒有鼻 子,也不能夠產生鼻識啊!鼻識本身來講,從哪裡 產生出來的?祂一直在問這個問題,是鼻子產生出 來的嗎?還是香產生出來的?都不是啊!也就是三 者都是沒有自性的。簡單的講就是這樣子。

#### 由鼻子跟香的緣 產生鼻識 皆無自性

這鼻子如果沒有香,你聞不到香味,你就不會 產生那個香的鼻子的意識。鼻子有自性嗎?沒有! 那鼻識呢?是從哪裡產生出來?是因為鼻子跟香的 緣產生出來。但是你說鼻識是在哪裡出生的呢?是 鼻子出生了嗎?不是啊!也不可能是香出生的;也 不是虛空出生的。現在問你,鼻識——鼻的意識是 從哪裡產生出來?當然是從你身體產生出來的。身 體在哪裡啊?祂就在問這個問題。

是你身體產生出來的意識,沒有錯!但是,它 是在哪個地方產生出來的?沒有啊!對不對?你不 知道它從哪裡,從腳嗎?也不是啊!從手嗎?也不 是啊!從皮膚吧?也不是啊!從心嗎?說心產生出



# 法語開示《大佛頂首楞嚴經》第065講

來的,那你的心是這個肉團心嗎?也不是啊!所以 講了半天,這個鼻識是空的、鼻子也是空的、香也 是空的,一切都是沒有自性的。祂這一段論的就是 鼻子、香,還有鼻識,其實都是空的。

#### 伊蘭樹臭喻煩惱 栴檀木香喻菩提

我們不能看這個文字,這個文字看了你頭就 腫! 祂說有兩個東西, 「**不生伊蘭及栴檀木,二物 不來,汝自嗅鼻,為香為臭?」**所謂「伊蘭」,要 跟大家解釋什麼叫的伊蘭?伊蘭在印度是一種樹, 它的花很漂亮,但是樹的本身很臭。祂說有那種 樹,整個附近環境的都是臭的。所以,經常把伊蘭 當成煩惱。這個「栴檀木」是香的,就像檀香木一 樣,就代表菩提。伊蘭就代表煩惱;檀香木的香味 就代表菩提,這是屬於香的。

這個香的跟臭的,「為香為臭?臭則非香,香 **則非臭。」**——你說臭的就不是香的,那麼香的就 不是臭的。如果你能夠一下子就聞到香跟臭,兩種 都能夠聞到了,則你一個人應該有兩個鼻子。一個 鼻子只能夠聞香或者聞臭,不能夠一下子香跟臭兩 個都聞到。釋迦牟尼佛這樣子講對嗎?

#### 吃香的 屙臭的 香臭一如

其實香跟臭,我覺得我們每一個人都有神通 我們吃的東西都是香的。奇怪!經過腸胃以後,它 就變成臭的出來。這裡有一個笑話,笑話當中有 講:當你覺得你自己的大便很臭的時候,你要想一 想,有些人三天都屙不出來,便秘啊!他便秘三天 都屙不出來,那個比你聞到臭味更加的臭。所以你 聞到臭味,你應該要高興才對(笑)。為什麼會高興 啊?因為你能夠拉出來;別人還拉不出來呢!你能 夠正常的每天都屙出臭的,這表示你活得很健康。 連屙都屙不出來,便秘。便秘有的一天、兩天、三 天,他都屙不出來。你屙出臭的,你還要很高興。 哇!暴富!暴富!(笑)。你應該要很爽才對。

#### 香會變成臭 臭的也能變成香

香跟臭一如,你吃了香的進去,變成臭的出 來。有些人寫詩,還說當初吃香的,變成臭的出

來,為什麼你當初不吃臭的呢(笑)?不過也有人喜 歡臭的,像臭豆腐,越臭越好,對不對?越臭越 好,臭豆腐啊!臭的味道,臭的也是很好的。所以 真的是很難講。釋迦牟尼佛那個時代,祂說香跟臭 就有兩個鼻子,然後也就有兩個阿難尊者。誰是你 的身體呢?

「若鼻是一,香臭無二,臭既為香,香復成 **臭」**——這個是講屙屎,那也沒有什麼香跟臭的界 線,香跟臭味沒有什麼界線。因為香會變成臭的, 臭的也會變成香的。

#### 甜的口水遇到空氣就會發臭

你知道嗎?我講一個很簡單的接吻,對不對? 那是舌頭跟舌頭碰,然後唾液跟唾液。唾液就是你 的口水。甜的口水運到他那邊,他的口水也是甜 的,你的□水也是甜的,都是甜的。但是你如果□ 水黏在了臉上,隔一下子它就變成臭的,而且是很 yuck的。你知道口水吐出來,一下子它就馬上就變 成很臭很臭的。體內的□水是甜的,但是你吐出來 就變成臭的。所以到底什麽是香的?什麽是臭的? 真的搞不清楚。真的!如果你那麼喜歡接吻,喜歡 吃對方的口水,好啦,我吐出來給你吃(笑),你喜 歡嗎?不喜歡啊!因為它變成臭的。所以釋迦牟尼 佛講這個鼻子的鼻根沒有自性,香臭的塵也沒有自 性,還有你的鼻識也是不知道在哪裡?也是沒有自 性。三者就是這樣子,本非因緣,非自然性。

#### 信箱裡沒貼郵票的信

我有一個我寫的插曲,就是我住在合作新村的 時候,有一個女生,當然她的名字不好意思講出 來,我就把她寫成「惠惠」。她年輕的時候,她就 經常拿一封信,然後沒有貼郵票,投在我合作新村 家的信箱裡面,寫我的名字。因為我在報紙上寫文 章跟出版書,都有我的住址。那時候在台灣出版書 的時候,有寫台灣的住址,她就知道我家住哪裡。 經常今天寫一封丟進去,明天寫一封又丟進去。只 講一次她的名字,她叫「莊玉惠」吧!我們叫她惠 惠。她人長得怎麼樣?跟我一般高,五官很端正, 相貌也不錯,喜歡戴一個草帽。



#### 漂亮的女生 愛戴帽子

她寫到最後,我覺得她寫信,就跟她約,我們 一起出去玩,出去郊遊。我們也照相,我的相簿裡 面有她。然後我跟她談得很不錯,跟她講佛法,她 也相信,跟她談佛法,她也很喜歡。她就是有一個 毛病,什麼毛病?我講過好像氣喘,她就氣喘。我 們台灣話叫做「痚呴he-ku」,國語叫氣喘,就會 有這種「痚he」的聲音出來(師尊示範氣喘),是 不是?這種聲音啊!其實她長得不錯,相貌也很 好,她身家也不錯,穿的也很好,很漂亮,人也長 得不錯,喜歡戴帽子。她跟我照相,都是戴帽子。 然後你吻她嗎?「痚he」(師尊示範氣喘),你就 被她嚇到。你想吻她,她喉嚨「咯咯」,就是已經 有東西在喉嚨裡面,你怎麼敢吻她呢?以後就散 了,我們就分手。

#### 氣喘很難治

她蠻信佛,聽說她一直在一個寺,那個寺叫做 「寶山遍種菩提樹,覺苑常開智慧花。」什麼寺? 「寶山遍種菩提樹,覺苑常開智慧花。」台中有個 「寶覺寺」,她好像是那裡的知客。有沒有嫁人? 我不知道。總之我不敢娶。我問長輩,我說:「這 個女孩子可以娶嗎?」長輩搖頭說:「那個痚呴是 治不好的,很難治的」。你查一下手機看看,沒有 辦法治,氣喘是沒有辦法治的。其實講醫學那麼發 達,其實有很多病根本就沒有辦法治,真的!到現 在,你連那個氣喘,你都沒有辦法治,你那個治什 麼?醫學那麼發達,很多東西都不能治的。

#### 濕疹很難纏

當初我濕疹,我以為濕疹只是一種皮膚病,擦 擦藥就可以好了,以後就不會再生。不是欸!它又 來,去了又來,去了又來,癢的地方不一樣。我曾 經有一次跟大家講,我這個手抓不到的地方,就不 會有濕疹,臉不會有濕疹,我的背不會有濕疹。我 手抓的地方都會有濕疹; 抓不到的地方都不會有濕 疹。但是現在不一樣喔!抓不到的地方,它也給你 癢;抓得到的地方,它也給你癢。今天癢這裡,明 天癢那裡,癢來癢去、癢來癢去,抓不勝抓。你預 防也很難預防,你今天抹這裡,它癢那裡;你抹那 裡,它癢這裡;你抹屁股,它癢前面(笑)。真的! 它跑來跑去欸!

我問「秀君師姐」:「會癢一輩子都這樣嗎? 」她說:「一輩子的事情,你一輩子要保養。」我 到八十歲的時候才知道有濕疹這個東西,以前從來 沒有。我一有濕疹,大家都有濕疹,很多人都產生 濕疹。奇怪了!而且大家都有這個經驗,很多人有 這個經驗,這是什麼東西啊!它也治不好。

#### 很多病很難治

不要講師母的那個病,她也沒藥醫啊!師母的 那個病,她跟醫生問診,醫生說:「我的藥已經用 盡,已經沒有藥了。」也不能治。不要說癌症啦, 真的!癌症也是很難治的;另外還有血液也是很難 治;好像什麼東西都很難治。對不對?醫學那麼發 達,真的!這世界上很多事情,很難想像。也不知 道怎麼抓?到底病根在哪裡?如何能夠把它完全治

#### 老病相連 醫生也袖手無策

所以很多的醫生,你以為他是很了不起的醫 生,醫學博士。我們真佛宗裡面,醫學博士也不 少,他的病自己也沒辦法治啊!我知道教授師的姐 姐,她以前是在養老院是嗎?你以前在養老院嗎? 對齁!養老院很多的醫生喔!?那個養老院很多老 人在那裡也都是醫生,對不對?(師姐:有。因為 我們那邊的養老院是一半政府,一半私人的,所以 它那邊有法官、醫生,都在我們那邊養老。有些不 知道他是誰?但是護士都會叫他:某某醫生吃飯 了,這樣我們才知道他是醫生。)

所以醫生本身也會病也失智,那是失智。到老 的時候,他失智的時候,他不知道他是誰?他是醫 生欸!而且那醫生是屬於心臟科權威的醫生,他也 失智。腦科權威的也是失智,他專門醫人家的腦, 他自己的腦呢?他自己已經失智了。很多醫生老 了,到養老院都失智,都傻傻的。他自己的病他也 治不好,到最後也是一樣要死亡,所以醫生也不是 全能。人的身體真的是很脆弱。真的!如果是老,

跟病就是接在一起。

#### 每個人都有秘密 只是沒說出來

所以年輕的時候,妳很漂亮對不對?你知道 「老菩薩」以前也是市場之花。她還跟我講:六十 年前我有一段秘密,要告訴我。六十年前,妳的秘 密,妳的情人吶!一定是這個對不對?我一猜就中 了。六十年前妳的情人,老菩薩呢?麥克風拿給 她。你說六十年前,你有一個秘密,你講出來給大 家聽(笑)。(老菩薩:大家都有秘密,只是不敢說 出來。以前的秘密是在放在心中;現在的秘密可以 公開,有秘密都公開出來,沒問題。)

好啦!你看,六十年前的秘密,六十年前,對 不對?所以很可怕,她放在心中,到現在還沒有忘 (笑)。所以人生的事情真的很難講,真的!六十年 前,她是市場之花,人家還追她呢!每天送一朵花 給她,對不對?送到99朵的時候,她心就動了。

#### 尊重自己 莊敬自強 讓生命有意義

其實,人身真的是很難得,我們年輕的時候, 真的要自己保重自己的身體。然後你自己本身來 講,我們常常講:「莊敬自強」,自己尊重自己的 身體,自己專注在自己的人生的意義,你的生活才 有美好的回憶。而且你活的這一生當中,你才有光 彩的。自己要尊重自己,叫莊敬自強。你如果把你 的人生浪費掉了,那你這一生一點意義都沒有。枉 費你這一生,到時候還要輪迴、還要受苦。所以, 其實生命也是很重要,要注意自己的身體健康,注 意自己身體,能夠有智慧,過有意義的生活。

#### 諸惡莫作 眾善奉行 因果不昧

像釋迦牟尼佛講的:「諸惡莫作,眾善奉 行。」這是最重要的。你能夠諸惡莫作,眾善奉 行,你將來就可以到天上界,這是最起碼的。如果 你明明知道不好的,你去做,那你就會墮落到三惡 道。因果本身是不爽,它本身不能夠造假。依照你 的業力,人死的時候,什麼都沒有帶走,就只是你 的業跟隨著你,你應該轉世到哪裡去,就依照你的 業去轉世。

#### 無眼耳鼻舌身意 無色聲香味觸法

所以釋迦牟尼佛講這些,祂最後的目的就是講 說:雖然眼、耳、鼻、舌、身、意,就像我們《心 經》裡面講:「無眼耳鼻舌身意,無色聲香味觸 法,無眼界,乃至無意識界,無無明,亦無無明 盡。」這等於是說,這些都是沒有自性的,在《心 經》裡面已經講得很清楚。

#### 悟十八界無自性 證本具妙明真心

什麼是有自性?如何修行呢?就是利用這些沒 有自性的東西,然後變成「妙明真心」。利用眼、 耳、鼻、舌、身、意、色、聲、香、味、觸、法來 修行。最後呢,就證明了你自己的妙明真心。《楞 嚴經》主要的意思是這樣,剛開始都是講「沒 有」、「空」,沒有就是沒有自性。這個不是自 性;那個也不是自性,講了很多的不是自性。但是 到最後,就是要利用這些沒有自性,再轉化成為妙 明真心。《楞嚴經》本身的意義就在這裡(鼓掌)。

#### 以無所得故 菩提薩埵

所以能夠成就菩薩,到最後「以無所得故,菩 提薩埵。」因為是「無所得」,所以你才能夠成就 一個菩薩,就得到妙明真心。以這些沒有自性的東 西,然後把自己轉化,到最後證明了妙明真心,就 是這樣子。《楞嚴經》主要最後的意義是這樣子。 謝謝大家。

嗡嘛呢唄咪吽。

我們敬禮傳承祖師、敬禮了鳴和尚、敬禮薩迦 證空上師、敬禮十六世大寶法王噶瑪巴、敬禮吐登 達爾吉上師、我們敬禮壇城三寶、敬禮今天護摩的 主尊「大力金剛」。

師母、丹增嘉措、吐登悉地、吐登卡瑪、各位 上師、教授師、法師、講師、助教、堂主,以及各 位同門,還有網路上的同門,大家午安,大家好。 (聖尊以各國語言問候大眾)

#### 下週日「札基寺」破土儀式 及「摩利支天菩薩護摩法會」

暴富!暴富!暴富!

現在通知大家,下個禮拜天10月26日中午 12點30分,要請師尊、師母為彩虹雷藏寺的「札 基寺」主持破土儀式;下午3點PM,要主持「摩 利支天菩薩」的護摩法會。摩利支天,「嗡。摩利 支依。梭哈」。

#### 大力金剛與摩利支天 都是真佛宗的誓願護法

我們這一次是做大力金剛,大力金剛跟摩利支 天是兩尊誓願的護法。誓願,祂是有發誓的,要守 護真佛宗的弟子,所以叫誓願護法,有誓願來護持 真佛宗的,摩利支天跟大力金剛都是。我們曉得摩 利支天經裡面有寫到,很重要的,就是你修這一尊 摩利支天,到了相應的時候啊,沒有東西可以侵犯 你的。祂是在大日之前行走,而且是會有隱形的, 祂會隱身,所以是隱形的摩利支天菩薩。是由金色 的豬,拖著在虛空中行走的。這是下個禮拜的護 摩,這尊修成了,無人可以欺負你。

#### 象徵四聖合一的大力金剛

今天我們做大力金剛,這一共有兩尊喔,一尊 是在南山雅舍,一尊就是在這裡。當初,這十方同 修會做了這一尊來,那時候是擺在廁所門口。我 說,既然擺在那裡,沒地方擺了,那就乾脆放在我 家好了。蓮印上師一聽,趕快給祂搬到這裡了來 (笑)。但是他們聽到我這樣子講,就在南山雅 舍,同樣的一尊大力金剛這麼大,就在客廳的正中 央。

祂是四合一的,四個合在一起的大力金剛。祂 的頂飾是阿彌陀佛;那個棍是蓮花童子;拿著拂塵 是瑶池金母,本來祂就是地藏王菩薩的大力使者。 所以大力金剛是地藏王菩薩、阿彌陀佛、瑶池金 母、蓮花童子四合一的。你只要跟大力金剛相應 了,阿彌陀佛、蓮花童子跟瑤池金母、地藏菩薩, 你通通都相應了。這個主祈的就有福了,可惜今天 主祈的不多。

#### 細數南山雅舍供奉的諸尊

南山雅舍的客廳中央就是大力金剛,大力金剛 的左右,是大威德金剛跟不動明王。另外還有大的 金母、沙拉沙底、喜金剛、時輪金剛、藥王度母, 還有多杰左烈,也有蓮華生大士。另外瑤池金母有 一尊很大尊的,就是萬佛手無極眼瑤池金母,旁邊 有高王觀世音、有觀世音菩薩、有沙拉沙底、有阿 彌陀佛、有綠度母、有千手千眼觀世音菩薩,整個 客廳。

#### **盧師尊與大大金母無話不談**

我每天晚上就是跟祂們say晚安,一尊一尊的 念祂們的名字,然後跟祂們道晚安。跟萬佛手無極 眼瑶池金母無話不談,什麼你都可以跟祂講。我問 說,那個札基拉姆會不會吃醋?瑤池金母講說不 會,不會吃醋。我覺得很奇怪,好像有吃醋的現象 (笑)。我又問祂第二次,札基拉姆會不會吃醋? 祂還是講不會。最近為什麼發生這種現象?瑤池金



母講,那是你自己的事(笑)。

然後我跟祂講,前幾天這個睡眠比較難入睡, 請祢幫助我晚上能夠很好入睡。一講,哇,晚上一 躺下去就到7點多才醒過來。醒過來以後,喝了 水,再躺下去,就到10點才醒過來,我就變得很 好睡了。前天晚上也很好睡,今天晚上也很好睡。 我今天晚上又要跟祂講:拜託,我今天晚上要睡得 很好。每天都要跟祂講,只要你跟祂講,祂就會答 應你,而且有問有答。你要問什麼,你問祂,祂馬 上就回答你,哇,很厲害的。

什麼事你都可以問祂。我說,欸,身體會癢 耶,這邊癢,那邊癢,臉會癢會抓,抓癢抓耳朵, 哪裡癢,我跟祂講:瑶池金母幫助我今天晚上什麼 都不要癢。真的,什麼都不癢啊!我要很好睡,做 了一個惡夢,夢見我東西掉了,被人家偷走了。我 跟祂講:我不要做那種惡夢。那種惡夢害我一直在 找,找了半天,東西不可以掉。我說:我會不會東 西掉了?祂跟我講不會:我說:不會,是一輩子的 嗎?祂就講說:今年,今年你那個錢不會掉 (笑)。好了,今年不會掉,好啦,明年再來問, 明年問明年的,今年問今年的,對不對?

#### 金母指示 求延壽健康 要做大善事

我跟祂講,我活到幾歲?祂就跟我講,你會活 到幾歲。我說:不是太短了嗎?我再問一遍,還是 一樣,答案都是一樣的,祂跟你講一遍,那個答案 就是一樣。可不可以延?祂說:可以!怎麼延?你 要做大善事,才能夠延。所以你要延壽,要身體健 康,記得,你一定要做大善事,就可以延壽,而且 可以幫助你身體健康。我跟祂講,我這個右腳好好 的,走路很好,這左腳走路有時候會酸痛一下,拜 託祢幫我,讓我的左腳走路不要酸痛。祂說:好, 我明天就叫你這個左腳不要痠痛。明天真的就不痠

痛耶。我沒有跟祂講後天,後天它又酸痛(笑), 哇,好準呢。

#### 南山雅舍的大大金母 神目如電洞察一切

萬佛手無極眼瑶池金母,現在萬佛手無極眼瑶 池金母是我家客廳進去右手邊,入門右手邊最大尊 的瑶池金母。祂有幾千隻手,幾萬隻手,手裡面都 有眼睛,哇,非常的莊嚴。祂的眼睛是活的,你看 祂, 祂會看你。你站在祂的面前, 兩個眼睛瞪著祂 的兩個眼睛,祂會看你啊。而且祂看你,看到你心 裡面,把你看的非常的透明,一點你都沒有辦法隱 脳,你想要藏什麼東西,藏在你心裡,祂都可以看 得出來的。祂還會笑,祂會笑你:你怎麼樣,我都 很清楚。看了起雞皮疙瘩(台語),你做了什麼 事,祂都可以看得清清楚楚的。

#### 金母有母親的慈悲 寬宥護生

還好,祂有母親一樣的慈悲啊,祂會原諒自己 的兒子,祂會原諒你。你做了什麼事情,祂可以看 得一清二楚,所以你看到祂的時候,有一點恐怖 (笑)。但是你又不得不去跟祂合掌,每天拜託 祂,拜託這個,拜託那個,跟祂講,你有什麼心裡 的事,你盡量跟祂講,祂都會答應。

家裡有這樣子的一尊瑤池金母,誰到過南山雅 舍看過?有幾個看過的。萬佛手無極眼瑤池金母, 你們看過嗎?你也看過,很莊嚴喔。那兩個眼睛是 活的,你看祂,祂也會看你,祂眼睛永遠張開的, 晚上的時候看到很恐怖,我就把電燈關掉,說:好 好睡覺吧(笑)。看到不敢看祂,除非你光明正 大,一切做的事情都是對的,你光明正大,你就不 怕祂。你如果做錯了事情,祂就會眼睛瞪著你,你 越看就越怕,是真的。所以瑶池金母非常偉大。





#### 大力金剛威權之力震攝賭城

(接第6版開示)

大力金剛,有一次我在賭場念大力金剛咒,加 州四大媽通通都贏了。贏到發牌員馬上換一個;第 二個發牌的又輸了,馬上換一個;第三個發牌員 來,又換走了;第四個發牌的又換走,一共換了 六、七個發牌員都有。因為遊覽車還沒有到,我們 就隨便賭一下,我在後面唸大力金剛,哇!那四大 媽一直贏,贏到那個籌碼堆得像山一樣。那個牌一 發完就丟,一發完,玩一次就丟,玩一次就丟。她 們四個大媽聲音又很響,叫啊、叫啊,所有桌子的

人就全部看我們這一桌,全部擠過來,包括那個賭 場的經理也來了,東方部主任也來了,還有那個賭 場的總經理也來了,都來看。所有的發牌員,跟別 桌的人,全部都擠到我們這一桌來看,嚇死他們 了,怎麼手氣那麼旺?

是大力金剛啊!她們都不會玩牌的,牌拿過來 她就翻,不可以翻,再發出來牌,你看又贏。每一 次翻起來都是贏的,沒有一次輸的,周圍幾個牌桌 的人全部湧過來看。上面拼命照,看看我們有沒有 出老千?上面的那個探測器也一直在照,旁邊很多 經理都過來,怎麼回事這一桌?因為她們四個每一

次贏了又叫起來,又跳又叫的,叫的所有的人都圍 過來看。終於遊覽車來了,就籌碼一收,換錢,就 走了,那一次贏得很爽,是大力金剛耶。

#### 盧師尊勸戒勿沾染賭博惡習

你們不可以去賭場,不可以說:「好,我就請 大力金剛去賭場!」你們想要贏錢請大力金剛去賭 場,不可以。我們修行人,不是做那個。你到拉斯 維加斯花個十塊錢,二十塊錢,玩個吃角子老虎還 可以,其他你千萬不要去。為什麼?拉斯維加斯賭 場的東方部主任,我跟他一起吃飯,他告訴我:如 果客人能夠贏的話,我們這些人吃什麼?

一個賭場裡面養多少人?那些發牌員、經理、 董事長,一大堆的所有管理人員,一個賭場的經營 要多少人?他們每個人都有薪水的。薪水從哪裡 來?是從你們的口袋裡面來,他能夠輸嗎?不可以 的。他裡面還有大場,那是關著門在賭的。

#### 十賭九詐 賭場紙醉金迷陷阱多

還有撒那個骰子的,東方部主任講:「其實所 有人都忘掉了,我們為什麼會贏?」我們算數只用 1、2、3、4、5、6、7、8、9、10,他說賭場裡 面還有一個「0」。他贏了一個數目,他是從0算 起的,0、1、2、3、4、5、6、7、8、9、10。 他這個0就可以贏你們,而且所有的人都會輸,除 非你出老千。有些賭場高手出老千,但是出老千被 看出來,你就會被做記號,你來了,都有人監視, 而且不讓你進賭場。所以賭場養那麼多人,錢從哪 裡來?就是從賭客來,所以千萬不能賭。告訴你, 今天在這裡跟大家講大力金剛的事情,千萬不可以 去賭場。去,沒有關係,看秀可以,吃飯可以,去 玩吃角子老虎可以。二十塊錢,玩一玩輸掉就算 了,贏了算你贏,輸了就算了,千萬不能夠跟他們 賭那個像牌九這樣子的,或者用骰子,千萬不可 以,一定輸的。

## **】**因地是指這個物質世界嗎?

我們進入「你問我答」。新加坡蓮花(廖)一旺

頂禮尊貴的根本傳承上師,弟子祈願師佛,佛 體安康,六時吉祥,久住世間,大轉法輪!

師佛以前您在5月17日的你問我答中,回答 了一位同門的問題。您說因地的佛是會涅槃,而果 地的佛不會涅槃。

剛開始,弟子有點不解。因為,以弟子用物質 世界視角看,釋迦牟尼佛確實有在人間出現過(誕 生),也確實從人間消失過(涅槃),歷史書裏均 有記載。

如果照您所說,弟子理解到:我們這個世界, 物質世界,其實就是因地。而,真正釋迦牟尼佛的 本體(法身)是永恆的存在(果地)。祂在人間涅 槃是示現,其實祂永恆存在,只是我們以我們這個 物質世界肉身,是無法見到祂的法身。除非我們修 行成就,才有可能見到祂的法身。不知道弟子這樣 的理解是否正確?

弟子為何有此疑問,因為很多外面的人也在看 師佛的你問我答。他們若不明白因地,果地,可能 會對您產生誤解。

請求師佛開示。感恩。

蓮花一旺合十

#### 果地的蓮花童子千百億化身 '可肉眼見 夢中見 禪定中見

他講得不錯啊,就是這樣。我們都在因地,目

# 你問我答「互動就是力量」第519集

前來講,都在因地。到了果地,你就可以看到真正 的蓮花童子在那裏,那是果地的蓮花童子。現在的 盧師尊是因地的蓮花童子。因地的蓮花童子,祂是 會消失掉的,果地的蓮花童子是不會消失的。所以 現在很多人看到果地的蓮花童子,果地的蓮花童子 有多少?千百億化身,看過果地蓮花童子的也非常 地多,現在也非常地多,不用舉例,也不要叫你站

我又不是蛋糕,為什麼老是在我這邊蒼蠅在我 這邊跑來跑去(現場有蒼蠅)?因為我在因地。如 果是果地的話,祂不會怕這個飛來飛去的蒼蠅了, 對不對?果地祂無形,你也捉摸不到,但是你可以 感覺到。你甚至可以眼睛看到,夢中見到,禪定的 時候看到,那是果地的。二十四小時都沒有分開 過,上回有一個同門起來講,連洗澡都在一起。 蛤,連洗澡也在一起啊!

#### 不分時間空間 法身無所不在

那睡覺呢?告訴你,睡覺也在一起!二十四小 時沒有分開,你都可以感覺到,而且有時候可以看 到,你都有觸覺,有感覺。我跟一個人講,我的法 身會跟你回去,那個人就是有法身二十四小時在一 起的。甚至法身會跟她講,我下一輩子要娶妳為 妻,祂變成因地的時候,可以娶她當妻子。如果這 個蓮花童子的法身跟著你,是二十四小時的,你念 頭一想,蓮花童子祂就出現了。有一個同門是這樣 子,念頭一想祂不出現,但是他只要一哭,祂就出 現了,也有這樣子。他每次哭,法身都出現了。

你問他洗澡是不是在一起?當然在一起,洗澡 不在一起,怎麼洗?睡覺有沒有在一起?祂就跟你 一起睡,而且是hug,都有感覺到的。我們現在目 前在場的人,二十四小時法身都跟他在一起,而且 跟他睡覺在一起,相信不相信?這個人本身來講就 在這裡,法身二十四小時沒有離開過他,天天跟他 在一起。

#### 淫念人皆有之 修密法及利用環境轉化念頭

昨天一個弟子講,他有淫念。其實喔,事實上 每一個人都有淫念,男的、女的都有,只是看他如 何去轉化而已。所以在書上有寫「上士分床」,環 境是可以改變的,就是夫妻不睡在一起,分開,先 生睡這裡,太太睡那一間。「中士分被」,夫妻兩 個人蓋不同的棉被。下士呢?「下士獨睡」,自己 一個人睡。你睡你的床,我睡我的床,床跟床很 近,上士分床。中士分被,兩個人蓋不同的棉被。 下士獨睡,一個人睡,沒有太太,那就是環境影 響。我覺得那就是用環境來影響一個人,就比較不 會出問題。

昨天晚上講的,有淫念,其實都有,不是沒 有,只是看他能不能把這個淫念給它轉化。其實你 如果跟你的本尊一相應,本尊的清淨在你身上,你 就感覺到你清淨,做什麼事情都是清淨的。本尊沒 有跟你相應以前,你就是普通的一般人,當然你會 有那一種淫念的念頭出來,一定有,男女都有,不 是單指男生,女生也有。



# 法語開示《大佛頂首楞嚴經》第064講

#### 〈卷第三〉

阿難。又汝所明, 舌味為緣, 生於舌識。此識 為復因舌所生,以舌為界。因味所生,以味為 界。阿難。若因舌生,則諸世間甘蔗、烏梅、 黃連、石鹽、細辛、薑、桂、都無有味。汝自 嘗舌,為甜為苦。若舌性苦,誰來嘗舌。舌不 自嘗,孰為知覺。舌性非苦,味自不生,云何 立界。若因味生,識自為味,同於舌根,應不 自嘗,云何識知是味非味。又一切味,非一物 生。味既多生,識應多體。識體若一,體必味 生。鹹淡甘辛,和合俱生,諸變異相,同為一 味,應無分別。分別既無,則不名識,云何復 名舌味識界。不應虛空,生汝心識。舌味和 合,即於是中元無自性,云何界生。是故當 知,舌味為緣,生舌識界,三處都無。則舌與 味,及舌界三,本非因緣,非自然性

我們講《楞嚴經》,昨天講鼻子,現在講舌頭。

#### 舌識生滋味 需有舌根及味塵二緣

「阿難。又汝所明,」你是知道的。「舌味為 緣」這個舌根跟味塵兩個緣就會產生舌頭的意識, 此識為舌頭所出生的嗎?當然不是。你沒有味,單 單有舌頭,沒有味道的啦!「以舌為界。」舌頭有 意識嗎?當然沒有。「因味所生」如果是因為這個 味道,你吃的東西所生,「以味為界」你以為那一 個味道啊,就是有意識的。「阿難,若因舌生」如 果是舌頭所出生的,「諸世間的甘蔗、烏梅、黃 **連、石鹽、細辛、薑、桂、都無有味。**」你以為是 舌頭生出來的,那世間上的:甘蔗是甜的、烏梅是 酸的、黃連是苦的、食鹽是鹹的,細辛、薑是辣 的,肉桂也是很辣,都沒有味道。

如果是舌頭感覺出來的,舌頭的這種覺,這些 東西都沒有味道的。你自己嚐嚐你的舌頭是甜的 嗎?是苦的嗎?其實都不是,舌頭本身沒有自性。 它是那個東西才產生,你沒有吃到那個東西,那個 也是沒有自性啊,沒有這兩個,你所謂舌識,舌頭 的意識也不會產生出來。沒有舌頭、沒有味道進到 裡面,我常常講的常智上師啊,他只要聽到「榴 槤」兩個字,他嘴巴裡面的□水就流出來。我們就 聽到他嘴巴吞□水的聲音了,他□水就流出來,榴 槤就可以讓他這樣子。

#### 舌頭味塵及舌識 三處皆無

酸梅也一樣,你看到酸梅你就感覺到那個味 道,但是你沒有真正接觸到那個味道。所以它主要 這一段講舌頭跟你所吃的東西、跟你舌頭的識,三 個都沒有自性,也不是自然性,也不是因緣性,這 一段主要是這樣子講。

然後祂就講,是舌頭生出來的呢?還是這個東 西生出來的呢?舌頭的意識生出來的呢?當然這個 都不是,沒有自性的。你只要分開來,三者分開什 麼都沒有,舌頭跟你吃的東西都沒有,還有你這個 舌識也不會生出來,三個就是沒有自性,要合起來 才有。但是真正的舌識在哪裡呢?在舌頭嗎?當然 不是,也不是在那個食物。那舌識在哪裡?你也找 不出來,可能是腦海,腦裡面的意識產生出來?或 是心?不可能,都是這樣子的。所以三處都無,舌 頭還有味道跟產生的舌識,本非因緣,非自然性, 這是講三個地方的界。

#### 由根塵識起分別

我昨天提到那一位小姐,惠惠小姐。她在我面 前,她是氣喘,她可以把她的痰拉出來,拉一尺長 啊。她那個痰,拉起來白白的一條,她表演給我看 (笑),她也不隱瞞。我看了,阿彌陀佛,誰敢吻 妳啊?沒有人敢吻妳,妳長得不錯啊,但是誰敢吻 妳啊?阿彌陀佛,妳只好去當「知客」。沒有男生 敢吻她,她到底最後有沒有結婚我不太清楚,只是 我回台灣的時候,知道她在寺裡面當知客,

她有沒有當比丘尼?應該也是沒有,為什麼 呢?因為寶覺寺它的住持是日本式的。我們稱為 「錦東師」,錦東師父他是有妻子有小孩,日本和 尚有一半是可以結婚,一半是沒有結婚的。他是從 日本那邊得到了傳承,在台中建了一個寶覺寺,有 一個彌勒菩薩很大,可以進到彌勒菩薩的肚子裡面 去走走,那個寶覺寺(大殿門口)的對聯就是「寶山 遍種菩提樹,覺苑常開智慧花」,她在那邊當知客 的話,她當然是沒有出家。

寶覺寺為什麼跟我有熟?因為當初的時候,有 一位日本回國,慶應大學的博士到我那邊,我帶他 去參觀所有的寺廟。我在合作新村的時候,那時候 錦東師也住在合作新村,我也到他家去拜訪過。他 家供了一尊很大尊的釋迦牟尼佛金身。



#### (笑/笑/人/生/

講笑話吧。

剛剛去買西瓜,請熟識的老闆幫忙挑一個西 瓜,結完賬順便問他:「挑西瓜有什麼秘 訣?」老闆講:「你至少要拍打3個西瓜,然 後隨便挑一個給客人,記得表情要充滿自 信。」(其實拍西瓜是假的,誰也不知道這個 西瓜到底甜?還是不甜?還是怎麼樣?因為西 瓜在裡面啦,你吃的是裡面的,不是吃西瓜 皮。他拍一拍,這個好、這個好,其實不一 定。他是表情非常,這個好,讓你相信他。)

老闆問:「你對未來有什麼規劃呢?」他的職 員回答:「要中頭獎,然後離開公司。」(暴 富!暴富!暴富!我從來不買彩卷的,你們暴 富以後給師尊,師尊就暴富了。)

有一次去月老廟,(現在我們西雅圖雷藏寺在 蓋月老祠。)有一次去月老寺,去拜月老。他 要用擲杯:「請問月老在嗎?」結果是沒有 杯。「那可以問問題嗎?」有杯。「那個女生 對我有興趣嗎?」有杯。「我們可以繼續發展 嗎?」又有杯。「對方是我的正緣嗎?」又有 杯。「那月老在嗎?」又是沒有杯。這時候月 老助理,那月老寺的助理就講了一句話:「煩 死了,一點小事,一直想叫我去找老闆。」 (原來是月老的助理回答。)

世界上最幸福美好的事都是免費的。什麼是免 費的呢?hug,擁抱是免費的,(沒有人要跟 你要錢嘛,對不對?)微笑是免費的,(你笑 是免費的。)你跟你的朋友在一起是免費的。 kiss是免費的, (不是說kiss完了就給他多少 錢。)家人family也都是免費的。睡覺是免費 的。love愛啊,我愛你,你愛我,都是免費 的。美好的回憶都是免費的。(這麼多免費, 好的東西,我們要常常用啊。)

學期結束了,小明把成績單交給父親,父親一 看,勃然大怒,非常生氣。你在學校為什麼一 天到晚跟人家打架?小明回答「:我沒有 啊。」你還嘴硬啊,成績上導師的評語明明寫 著「經常和同學打成一片。」(經常和同學打 成一片,是大家彼此跟同學很好的意思。他老 爸都不知道,以為打成一片就是打架。)

小和尚問方丈:「方丈,你出家以前有喝過酒 嗎?」這方丈就講:「唉,罪過、罪過。」小 和尚再問:「你到底有沒有喝酒啊?」老和尚 回答:「你怎麼一點悟性都沒有,我已經跟你 講醉過、醉過了。」



#### 相視而笑 笑臉互看的時光

有一件比較遺憾的事情就是說,我妹妹最好的 朋友,她叫玉圓,那我結婚了,玉圓才跟我妹妹 講:我喜歡你哥哥,你不知道?你要早跟我講就好 了,我就不用去找盧麗香啦(笑)。是我妹妹的同 學,而且我滿欣賞她的,因為我看到每一次她來我 家;有兩個,一個叫徐美華,我看了就覺得沒有感 覺,盧玉圓我看了有感覺,因為她長得不錯。稍微 一點點胖,稍微有點像真鴻。新加坡的真鴻,但是 她比真鴻還要秀氣,很可愛啊。

看到她,就是跟她微笑,她也跟我笑,我也跟 她笑,你不知道笑也是有意思的嗎?其實笑也是有 意思的,我告訴你一件事情,我們人間真的是比較 低的階級,必須要touch才成淫。在天上不是欸, 我看到你,我跟你笑一下,哇,那就來了。或者, 兩個人互相見面,兩個眼睛對一下,我眼睛看你一 下,你眼睛看我一下,哇,這樣就死了(笑)。或 者牽個手,也是死了,在天上是這樣子的。這是相 視成淫,微笑成淫,握手成淫。

人間是最差的,一定要接觸才能夠算是成淫, 我是用天上的禮節對盧玉圓的啦(笑),她也跟我 笑,我也跟她笑啊,兩個人就笑來笑去。最後我結 婚了,她才跟我妹妹講,我喜歡妳哥哥啊,妳不知 道?妳不早一點講,早一點講,唉,害我都沒有追 妳(笑),我都沒有追她,只是感覺到有那種感 覺,但是,自己妹妹的同學,可惜了啊(台語), 唉,真的。

#### 嚐味生舌識 觸覺亦生舌識

釋迦牟尼佛所講的,味道,你不吃是沒有味 道,舌根本身沒有味識。但你如果touch了,碰到 了東西,它真的是有味道,那種感覺就出來,那個 就是觸覺,也是身體的觸覺,但是也是等於舌頭的 意識。我記得以前台灣有一個廚師,很有名叫阿基 師,對不對?他被人家抓到他跟一個女生很好,阿 基師在辯解的時候,他就講:我們只是嘴巴對嘴 巴,我們沒有舌頭對舌頭。旁邊的律師講說:你不 要講那麼清楚啦。我們沒有舌頭跟舌頭這樣勾來勾 去啦,我們只是touch,嘴巴touch而已,我的嘴 巴碰你的嘴巴而已啊,我們沒有碰到舌頭啊,阿基 師就是這樣子講。

那一次是大家有看過這個電視嗎?阿基師說, 那是國際禮儀,說他嘴巴碰嘴巴是國際禮儀,他們 沒有舌頭對舌頭,所以不算,不算。其實舌頭對舌 頭才有味道,對不對?奇怪,舌頭跟舌頭為什麼 touch會有味道?我覺得很奇怪了,總之你就有舌 的觸覺,舌識就產生出來。所以你嘴巴碰嘴巴,真 的是沒什麼味道,你一定要舌頭對舌頭,才是有味 道,才有這種舌的識會產生出來。是不是這樣?你 們講啊,是不是?對齁,對不對?

所以的確是必須要舌頭本身產生舌識,識一定 要碰到東西,它才會產生識,不是那個東西產生, 也不是舌頭產生,這兩個都不在了,那舌識也就沒 有了,那個味道不在,它根本就沒有。

#### 人與人接觸 謹記良好的衛生習慣

記得最重要的一項,口腔的衛生。你要懂得口 腔衛生,你不能早上起床,你才刷一次牙,晚上睡 覺,你才刷一次牙,這是不對的。只要你吃過東 西,你就一定要刷牙,就是保持你口腔的衛生,牙 齒的乾淨。你早上起床刷一次牙,晚上睡覺刷一次 牙,不夠。在中間當中吃的東西,它已經發酵成為 臭味了,沒有人敢吻你。

我吃得很淡,很多東西不能吃,太甜了不能 吃,太鹹了不能吃,太辣了也不能吃,太腥的也不 能吃,什麼都不能吃,我只能夠吃淡的。甚至於西 雅圖雷藏寺給我的那個湯,都是沒有放鹽的,很淡 呢,也不甜也不鹹,像開水一樣,稍微放一點鹽, 也比較有味道,對不對?不能說完全沒有。而且我 喜歡喝那個開水,就是37度的開水,不要用冰的 給我,冰的你下去那個必須要用你身體的熱能去讓 它熱,所以你喝的,最好喝的東西是白開水,要熱 的,不要冷的。

那我自己感覺到,舌頭跟舌頭相碰是有味道 的,而且舌頭跟舌頭相碰的時候是捨不得分開。但 是一定要注意你□腔的衛生,你吃完食物,一定要 很快的,就把它刷掉,免得它產生細菌,產生味 道。我不敢講人家有□臭,我從來不敢講,因為那 是很不禮貌的事情。但是我有在這裡講,你吃了東 西,最好馬上把這個東西把它刷乾淨。

#### 照顧口腔衛生的方法

我刷牙有四個程序:第一個,我先用水沖,用 水沖,沖完。第二個用牙間刷,把牙齒跟牙齒中間 的東西用牙間刷把它刷掉。第三個用牙線,仔細地 用牙線,把裡面的東西再給它勾出來,牙縫之間的 東西,全部都勾完。第四個才是刷牙,一定經過四 道程序。每天這樣子做,吃完飯當然很快的時間之 內就要刷牙,你吃了東西就是一定要刷牙,保持你 □腔的衛生。所以你過去的時候,那個女生(臉轉 過去),那就是你這□腔有問題,對不對?那女生 的嘴巴嘟過來,我不吻你,那妳就是口腔有問題。 這個很重要啊,我是在教大家,人跟人之間,你一 定要注意口腔的衛生啊,你口腔如果有味道,誰敢 跟你舌頭碰舌頭,對不對?真的,如果口中有味 道,男生也不會碰,女生她也不會碰你,活著有什 麼意思(笑)?你活在這世界上有什麼意思啊?

你是人啊,你又不是聖人,你又不是住在深山 裡面,岩洞裡面一個人,像密勒日巴一樣在那邊修 拙火。你是活在這世間上的,你會碰到人的,會產 生愛意,產生愛意的時候,當然一定要碰嘴,碰嘴 没有什麼味道,一定要碰舌頭啊。你碰舌頭,對方 那個產生的臭氣,薰到你臉上,你哪裡還敢,對不 對?我是好心(笑),教你們一定要把你的口腔的 衛生弄好,任何時候,anytime你的□腔都保持乾 淨,這是最重要的。這是講到舌頭,才跟你們講這 麼多(笑)。

#### 笑話禪機 不跟不講理的人較勁

有兩個人吵一天,一個講3乘8等於24;一個 講3乘8等於21。兩個人相爭不下,最後告到縣 衙,縣衙講:「把講3X8=24的那個人拖出去打二 十大板。」那個人哭了,明明是對方蠢,為什麼打 我這個聰明的人?這縣官講:「跟3X8=21的人, 能吵上一天,還說你不蠢?不打你才怪。」

這個笑話告訴我們,不要跟不講理的人較勁, 他不講道理嘛,那有什麼勁好較?對方不講道理的 時候,你不要跟他講話,他不講道理啊,我們是講 道理的,學佛的都是講道理的,對不對?我講「舌 吻」,這個也是講道理的啊,並沒有教你們不好 啊,對不對?這是做善事啊(笑)。

暴富、暴富、暴富。

嗡嘛呢唄咪吽。





當「五眼六通」有了初步的成就之 後,我自自然然可以跟神明說話。

例如:

我家對面有一位「萬吉嫂」,她供養 一尊白瓷的觀音菩薩。

這菩薩很靈。

菩薩知我已能通鬼神,便常來舍下作

客,我們變成好朋友一般。

我曾對菩薩說:

「明天我要到台南去測量,我會不在

家,這段時間,我不能見到祢了。」 菩薩答:

「你去一天,就會回來的。」

我以為祂只是說說而已,不會是真

的。

但,

我到了台南「關廟」,接到了上級命 令,這個測量工程已取消。

於是,我打道回府,回到台中。

我想起菩薩說的。

果然一個字:

「準!」

又:

「萬吉嫂」到我家時。

我對她說:

「妳供奉的觀音菩薩,常常到我家來

「萬吉嫂」聞言變色。

「觀音菩薩是我供奉的,祂只能在我 家鎮守,怎可以常常到你家?」

萬吉嫂很生氣。

我當時想:

「是的。是她供奉的,自然在她家, 怎常常來找我?」

我說:

「對不起!對不起!」

然而,

我看見觀音菩薩來了, 祂舉起「萬吉 嫂」的手。

「萬吉嫂」自己打自己的耳光,一下 二下三下,打的力量很威猛。

打到整個臉都紅腫。

「萬吉嫂」自己喊:

「說錯話!說錯話,該打該打。」

我勸菩薩:

「不要再打她了!打得太重了!」

最後終於停了下來!

「萬吉嫂」很狼狽!

我說:

「觀音菩薩神通廣大,救度萬民,是 眾生的大菩薩。妳供奉祂,自有供奉的功 德。但,四處救眾生,也正是菩薩的大慈 悲心,菩薩是眾生的,不能只救妳一人 啊!」

「萬吉嫂」點點頭。

後來,

我去佛具店,找相同的白瓷觀音,找

了很久,竟然被我找到了。

我自己也供奉祂。

我問:

「祢是萬吉嫂的觀音菩薩嗎?」

祂答:「不是。」我覺得訝異,我領 悟到:

(同一類型,不同人供奉,就是不同 的菩薩)



我記得佛典上有記載:

佛在菩提樹下,將成道時,「波旬」魔王非常 惶恐,必來阻其成道。

變化一景,給佛陀看:

佛陀看見,提婆達多王子,正在與自己的妻子 「耶輸陀羅」,在祕密約會,兩人正在床上翻滾, 彼此撫摩偎倚。

如果是一般人看了,必生瞋怒之心。

但,佛陀如如不動。

(佛自思,出家已無家,已棄人間欲樂,世間 也是一幻,即知是幻,離幻為要。)

因此,佛不心動。

這真是「大忍辱」。

又:

魔王波旬,派三位魔女來阻佛陀成道,三位魔 女均是妍麗非凡。

媚態橫生。

挑以呻吟。

赤身裸體。

互相調譃。 慾海橫流。

如果是一般人看了,早已慾火焚身了!

但佛陀如如不動。

(佛自思,魔輩縱慾,淫無顧慮。須知肉體仍 地水火風所成,也是一時之幻,主要是來壞我道 體,認明是白骨,認明是腐屍,離欲為要。)

因此,佛心不動。

這真是「大定力」。

了鳴和尚曾如此說:

有一位道長,在岩洞修行,也是將成道。妖魅 變化為一姣麗女子,來敗其道。

姣麗女子藉故親近。

道長初為其艷麗迷惑,引入岩洞中。

女子倚偎道長,香氣迷人。

而且用語言挑逗。

女子脫道長衣飾,將露體。

道長突然蹶起坐定,自言:

「修道如此多年,已將成道,竟為此女敗我道 乎!」

女子又縱身向前,露雪白長腿、露豐乳。 道長又思:

「真是千載難逢,我雖敗道,但人間鴛鴦之 樂,其樂無比,我再修就好了!」

道長與女子,香舌吞吐,成一「呂」字,已欲 罷不能,勢必萬萬無避免之理。

在這間不容髮之際,「當!」的一聲。

腦袋瓜裡,響了一聲,是護法示警。

道長一躍下床,呆若木雞。

女子又伸手拉道長。

「多年立志修道,實在太不容易了,豈可為一 時之樂,壞我一生?」道長又自思。

這時,道長自咬舌頭,舌破血流,鮮血噴出, 灑了女子。

女子身子化火,焚燒自身,化為妖魅,其醜無 比,手足皆鉤曲。

道長一看大駭:

「我差一點壞了,原來麗人是妖魅,真是幸 免,一失足成千古恨,如何得了!」

我說:

成佛成仙,不能偶差一念!

一念差,魔障生。

一念正,才成正果。

# 世界華光功德會 World Lotus Light Charity United in compassion, we bring hope and relief.



# 善念綻放 愛心長流

巴西華光功德會 真諦分會/報導

巴西華光功德會真諦分會於九月份圓滿完成愛心物資捐贈活動, 感恩所有 發心與護持的您, 讓慈航續航, 愛心長流。

此次共準備150份滿載祝福的愛心物資,悉心打包安排,全數捐贈予巴西 聖保羅當地三家長期奉獻的慈善機構——包括孤兒院、老人院及兒童收容所。

這一份份愛心,不僅送去了生活所需的溫飽,更展現出真諦華光分會實踐 慈悲、利益眾生的精神風範。每一份布施,都是一顆善念的種子,一座溫暖的 橋樑,一束照亮他人生命的光。

感恩所有發心捐贈與默默奉獻的義工們——因為你們的愛心,讓慈悲不止 於念想,而化為行動;讓善意成為力量,也成為人間最真實的溫暖。

願每一個動人的瞬間,都化作我們共同前行的力量;讓愛心持續流轉,讓 布施成為習慣,願善行不止,願慈悲恆常。









#### 中秋親善晚會 圓滿溫馨 大馬華光功德會 電影分會/報導

2025年10月4日,大馬華光功德會華嚴分會舉辦第七屆「中秋聯歡親善晚會」,由柔南各分會協辦,吸引約三千五百位居民參與。

晚會節目豐富多彩,包括舞獅舞龍、扯鈴、變臉、太極拳、民族舞蹈及現代舞表演,還有UKULELE樂隊、啦啦隊及二十四節令鼓演出。現場亦安排猜燈謎、Cosplay比賽、人臉彩繪、中醫義診及尋寶遊戲,讓大小朋友樂在其中。

霹靂華光分會義工與同門積極參與現場佈置、食物準備及活動支援,將 3500份抽獎號碼及2000份入門手信分送給來賓,讓善緣與歡樂延伸每個角落。晚會同時頒發清寒子弟助學金,總額馬幣三萬元,惠及十所學校共百名學生,讓中秋節更具溫暖意義。

在全場熱烈氣氛中,扯鈴、舞龍、舞蹈與變臉表演一次次掀起高潮,觀眾 與參與者共享美食佳餚、歡笑與節日喜悅。晚會圓滿結束,體現大馬華光華嚴 的慈悲利生精神,將愛心與中華文化傳遞給更多社群。

讓善念與歡樂持續在人間流轉。















## 中秋送暖 愛在人間

印尼華光功德會 金仙分會/報導

為讓中秋佳節充滿人情與關懷,印尼華光功德會金仙分會於2025年10月5日舉辦中秋慈善活動,向當地25戶弱勢家庭發放中秋月餅與紅包,傳遞節日的祝福與溫暖。

活動當日,義工們以滿懷喜悅與慈心逐戶贈送禮品。每一份月餅代表著圓滿與祝願,每一個紅包承載著善念與關懷。受助家庭對此深表感謝,現場洋溢著節日的溫情與感恩之情。

印尼金仙華光分會長期以來積極投入公益事業,持續推動助貧扶弱與慈善關懷。透過這次中秋活動,讓更多家庭在節日中感受到社會的溫暖與愛的力量。愛心無界,善行不止;讓慈悲的光,照亮更多角落。











#### 以善行傳愛心 用行動暖人間 內馬華光功德會 展歷分會/報導

2025年9月,大馬華光功德會霹靂分會秉持慈悲利他、關懷社會的精神,展開一系列愛心物資佈施活動,為本地清寒家庭送上生活必需品,包括白米及日常用品,減輕他們的生活負擔,傳遞社會溫情。

其中,霹靂華光分會特別向怡保康復智障院(Comfort Care Centre)捐贈生活愛心物資,祈願院內的身心障礙人士能夠安康喜樂,感受社會的關懷與尊重,讓溫暖的愛心照亮每一個角落。

這一份份善舉的圓滿落實,離不開大眾的慈心護持與慷慨佈施,凝聚成無 數溫馨與感動。同時也感謝所有義工的熱誠協助與無私奉獻,齊心協力整理與 分發愛心物資,以真誠行動詮釋慈悲與大愛。

霹靂華光分會將繼續秉承「華光送暖,愛相隨」的宗旨,持續推動各類慈善與關懷計劃,把愛心化作實質力量,讓更多有需要的人重燃希望、感受溫情。









# 

10月9日,「卦山雷藏寺」舉行一場特殊的「龍尊王佛法會」,現場呈現殊勝景象,同門親見天龍現身雲端,噴水灑福,加持大眾;更令人驚嘆的是,主壇香爐忽然「發爐」,象徵龍天護法臨壇護持,法會吉祥圓滿。

此次法會的因緣,源自一位鄭怡師姐的慈心發願,為祈求龍族早證佛果,同時祈願龍天護法庇佑台灣風調雨順、國泰民安,鄭師姐及同門虔敬供養「龍尊王佛磚」。原擬拋磚於台灣四周海域,事前請示師尊,師尊開示:「可行。」並指示僅需拋於

台灣中部彰化鹿港外海即可,並親指拋磚吉祥之地。

古諺云:「一府、二鹿、三艋舺」,彰化地靈人傑,氣脈薈聚,正是拋磚最為殊勝之地。因地緣關係,鄭師姐亦請示師尊關於主壇上師人選,於是恭請「卦山雷藏寺」蓮極上師主持此次「龍尊王佛法會」暨拋磚活動。我問蓮極上師:「卦山與壽豐兩間雷藏寺法務繁忙,上師東部、中部兩邊奔波,為何仍願應邀主持?」上師回說「因為利益眾生。」一句樸實話語,道盡修行者慈悲願行——

「因為眾生故,苦累皆可拋」,令人深感佩服。

翌日上午十時許,「卦山雷藏寺」同門隨蓮極上師與鄭怡師姐自鹿港啟航,前往台灣海峽外海舉行拋磚儀式。初時海面風平浪靜,波光粼粼,浪花映日如蓮;抵達拋磚地點後,眾同門齊聲誦念「龍尊王佛咒」,佛磚伴隨著咒音投入海中,波濤起伏間,海風吹得浪頭翻湧,船身隨浪劇烈搖晃,彷彿龍王與龍族前來迎受供養。「龍尊王佛磚」供奉於壇城,具鎮宅招財之效益,刻有時輪金剛降伏手印,可助龍王七世成佛,投入海中,則成為龍宮修行的道場,功德無量。整個拋磚行程歷時兩個多小時,法喜充滿,眾人平安返航。

回程後,忽然意識到這天正是10月10日,中華民國國慶日。鄭怡師姐感動地說:「一切都是因緣!沒想到拋磚之日正逢國慶,而且是滿日,真切應驗了我的願心——祈求龍王護佑台灣風調雨順、國泰民安。」

虔誠發心成就圓滿的因緣; 感恩師尊的慈悲指 點與大力加持,蓮極上師的玉成其事,諸多同門的 齊心護持、鼎力相助,實在功德殊勝,意義深遠。



2025年10月9日,法舟堂適逢農曆十八,啟建真佛寶懺,由釋蓮郢上師主壇、釋蓮儉法師、釋蓮村法師、釋蓮杏法師護壇。與會大眾來自海內外報名共近百套真佛寶懺供品敬供,虔誠禮懺。

#### 世間唯一:此懺法唯真佛宗獨有

主壇釋蓮郢上師開示說到:「此次寶懺是自美返台第一場真佛寶懺,此懺法唯真佛宗有,非常珍貴,除了懺法外亦包含真實佛法息災賜福經,此經在這人間、世間、宇宙實為最殊勝之經典,是由師佛自心發露的光,一字一字寫出,其中有真佛佛法的力量、也有息災、增益、賜福的加持,非常難能可貴。尤其文中「修行以無念為正覺佛寶;身清淨、口清淨、意清淨為法寶;依根本上師為僧寶。」沒有比這更高的佛法宗旨了,是一部具有冥陽兩利的懺法。

#### 因為能夠實踐,就是具足百分百圓滿

上師教授,修行當中最重要是具備「信、受、



奉、行」。心態上要相信一切都是真實的,相信所有一切所說的、所唱誦的、所結印的,都是不可思議的,百分之百的加持與接受,在這當中的因緣就是因為我們-奉行。因為能夠實踐、奉行,就能獲得百分百圓滿。上師訴說著過去曾經在師佛閉關時,師佛從不間斷關心弟子,關心弟子資糧夠不夠、生活好不好、是否順遂和樂時,也不時透過文章而提面命著督促、勉勵弟子,法已傳無數,但凡弟子們好好實踐、實修即可獲得賜福加持,故信、受、奉、行是修行得受的根源。

#### 宣誦大救難咒音、音波不斷發出 是真實可以驅動人心的

在這末法時期,災劫多、具佛緣者少,無論是 天災人禍、意外傷害都是不計其數,大救難咒起源 於2000~2005年在師佛閉關期間,因一份悲心, 傳授大救難咒,希望眾生在苦難中,能夠獲得光明 與救贖。此次台灣花蓮馬太鞍溪堰塞湖溢流,重創 光復鄉災情慘重,全台許多人都在用不同的力量, 來為花蓮受災祈福,法舟也在農曆十八請佛住世真佛寶懺之餘,同步與會大眾齊同宣誦大救難咒。上師為此,與大眾開示教授:「這次大家一起宣誦咒音、音波不斷發出是真實可以驅動人心光明與救難的。我們從這當中看到無常的可怕同時也看見數十萬人湧入災區救難的善心、悲心。光復災區一霎那間,世間所有的「器」,房子、車子皆蕩然無存,面對世事無常裡,學佛是最重要的,畢竟學佛才能解脫、才能圓滿。

#### 僧寶向佛歷程,當惜之、習之

拜懺最後,上師更砥礪大眾,在這莊嚴道場及僧眾法師協助、佛菩薩加持下,我們能夠好好在此萬德交歸之地,禮懺拜佛、能夠行許多善法進而自覺覺他、自利利他,當珍惜。尤以感謝護壇釋蓮檢法師、釋蓮村法師、釋蓮杏法師三位法師的學法心來勉勵大眾,直心、菩提心、長遠心都應該要珍惜、學習。註:同時於此特表揚本道場鏟子超人一彭青菁師姐前往花蓮光復災區,精神可嘉、悲心為懷、善心不落人後。



曾經看見一篇談「禪定」的報導,作者用心提 醒大家重視禪定,這點我完全贊同;然而文中若干 說法,依我個人的實修體驗與根本上師蓮生活佛的 開示,仍有需要澄清之處。這不是為了批評,而是 出於護持正見的責任心——若見到可能的誤導而不 指出,將使同門在修行路上多繞冤枉路;而以錯誤 見解引人修學者,自亦難離因果。因果不可思議, 法義一差,流弊無窮。以下所述,惟願作為同門切 磋參考。

#### 一、禪定不限於「坐」:專一即入三摩地

報導說:「要相應任何佛菩薩、修任何法,最 後都要回到禪定;若只持咒誦經幾萬遍,從未嘗試 禪定,這壇法將很困難。」文中「沒有定,易散 亂」是很好的提醒;但禪定並不侷限於打坐。根本 上師在蓮生活佛盧勝彥文集第261冊《定中之定》 明確指出:當我們以「專注的一念」念佛、持咒、 誦經、觀想本尊、書寫梵字、乃至寫作、作畫、彈 琴、唱誦、舞動、運動、工作起居,都可入於『有 智三摩地』。師尊舉例,專一持誦〈高王觀世音真 經〉,「字字無漏,念念分明」,即是有智三摩 地。

要義在「專一」,而不在形式是否盤坐。若把 「不打坐=沒禪定」畫上等號,便把法門縮窄了。

#### 二、姿勢要「可久坐、少傷害」: 形式次之、恆常為要

正確坐姿能護持身心,但追求外形而壓迫身 體,反使定心難成。我自己的經驗是:舒適、穩 固、可久坐才是關鍵。真正阻礙定境的,多半不是 腿怎麼盤,而是心如何住。姿勢是舟楫,目的在彼

我曾經因為過度勉強雙盤,結果導致膝關節隱 隱作痛,反而心難安住。後來調整為單盤或半跏 跌,才能久坐而不生煩惱。修法要長遠,不能因為 身體受損而阻礙進步。所以,能安穩自在地久坐, 才是最重要的。

#### 三、關於「禪定八觸」: 名相宜依經論,體驗宜如實觀

定中會出現各種觸受,經典中的「八觸」有明 確定義:地觸、火觸、水觸、風觸、輕觸、重觸、 冷觸、暖觸。它們只是過程中的身心相,不可執為 標誌。見到觸,知其觸;不迷、不拒,回到所緣, 這才是正念。

#### 四、四禪八定的要點: 以「心地功德」辨,不以「器官關閉」辨

報導把四禪描述成「初禪眼功能漸失,二禪舌

鼻消失,三禪耳身消失,四禪僅剩微細意根」。 此說與佛教普遍認知有出入。

#### 四禪的綱要是:

- 初禪:離欲離惡不善法,得「定生喜樂」。常言 「無鼻舌二識」,旨在味、香境影響減弱。
- •二禪:內淨喜樂,「定生喜樂」增上,現「淨 光」。「無眼耳身識」,是說對色聲觸的攀緣息 滅,非功能喪失。
- 三禪:離喜妙樂,成「捨念清淨」,「正念正 知」尤明。僅有意識,並現極淨光。
- •四禪:捨受清淨,等持寂靜,仍有極微細之「想 與受」,並非「意識全無」。

重點在心之離染、正念正知、捨與清淨的成 就,而不在「哪個感官不見了」。把禪定變成五官 逐項消失,既不契經論,也易誤導行者追逐異相。

#### 五、無色四定與「非想非非想處」: 高妙而「未究竟」

無色界定更微細:「空無邊處、識無邊處、無 所有處、非想非非想處」。其中「非想非非想處」 是無色第四天(又稱「有頂天」),「無粗想而尚 有細想」,定壽極長,仍屬三界。報導中僅以「頑 空」形容,意在提醒「久住定境」的偏失,但若把 它等同「什麼都不敢起念」則失之籠統。

正確認識是:此處極寂靜、極微細,非究竟解 脫;行者宜以慧破執,不應流連。

#### 六、「坐忘」的義理: 非呆坐,乃通向空性的「非智三摩地」

報導把「未到地定」等同「坐忘」,並斷言 「坐忘不好、無功德」。這與師尊法教不合。

師尊在《定中之定》《「有智」及「非智」三 摩地》明說:「由身□意清淨,由有智三摩地進入 『非智三摩地』;『非智三摩地』與空性相連接, 名之為坐忘、止念、止息、虚空。」

坐忘不是放空發呆,而是專一成熟、染緣自寂 後,超越能所對待的寂照境。若將「未到地定」誤 稱「坐忘」,是名相混亂。

#### 七、「智慧本尊」不是意識的幻造: 借假修真,超越三界

有人認為:「觀想的智慧本尊只是意識造作, 到了四禪意識都沒了,何來智慧本尊?」首先,四 禪並非無意識;其次,密乘觀想是以識緣真的方 便——「借假修真」,以相引性、以境攝心,回歸 自性之佛。智慧本尊非人我意識的幻造,而是性德 的顯現;以意識為橋,終歸性空。否定觀想的正當

性,等於斷密乘之命脈。

#### 八、無明的轉化: 不僅「對治」,更在「定慧中熏融」

把「一念無明」與「無始無明」截然分離,主 張只有「對治」才能減少,而「坐忘」毫無功德, 這種說法過於片面。對治固然重要,然定慧熏修更 能「轉識成智」:

- 1.有智三摩地中,散亂與昏沉調伏,正念正知成
- 2.由此而「第八識轉大圓鏡智、第七識轉平等性 智、第六識轉妙觀察智、前五識轉成所作智」。
- 3. 非智三摩地中,能所雙泯,空性現前。

因此,說「坐忘什麼都不做,無始無明千年不 減」並不準確。坐忘不是不作為,而是『無可作 為』的如實寂照;在此寂照中,煩惱本空、性德自 現,對治與融化並行。

#### 九、修與說:入世與出世並重

報導末教導未了脫生死,便不宜一直說佛法。 此語出於警惕我慢與空談,立意可敬;但若據此使 大眾噤聲,則失之偏狹。佛法有世俗諦與勝義諦: 在家出家、見地行持、悲智雙運,各有因緣份量。 未證究竟者亦可依經依法、以己所證所解、善巧攝 化;真誠不妄、如理如法,正是菩提心的實踐。

#### 十、實修脈絡:由「有智」而「非智」, 由「專一」而「寂照」

以我個人的路徑,師尊之法清楚標示了可踐履 的次第:

- 1.培養專一:念佛、持咒、誦經、觀想、書寫梵 字,乃至日用尋常,處處練心,使「念念無
- 2. 證有智三摩地:靈感輕安、明澈現前,正念正知 中,妄念雖起,了了分明,當下放下。
- 3. 入非智三摩地: 能所雙泯、念念不住,「坐忘、 止念、止息、虚空」自然相應。
- 4.以慧導定:不住境,不取相,行住坐臥,悲智同

這條路既不否定坐禪,也不排斥持誦;不迷戀 境相,也不放棄善巧。關鍵在「見地正、修法實、 次第明」。

我願意把以上心得寫下,不是為了與誰爭辯, 而是為了護持正見、減少繞路。若一篇文章、一次 課程,把禪定「坐忘」貶為無功德的空白、把智慧 本尊視為意識假造,許多初學者就可能在關鍵處誤 判方向。見地差一毫,實修走千里;此處不辨,將 來更難。

所以,我選擇把師尊的法語再三對照,把自己 的修行體驗據實陳明。願所有同門,既重視禪定, 又不侷限形相; 既勤修專一, 又能趨向寂照; 既行 對治,又證空性;既守自利,又能利他。

願我們都在「有智」與「非智」之間,走出一 條不偏不倚的中道,直至轉識成智,顯發自心本具





期為大家介紹的三冊文集導讀,皆是出版於 2015年的三本文集,分別是 盧師尊第244冊 《心的悸動》,第246冊《自己與自己聊天》,這2本 都是屬於「般若哲思」的系列著作。第245冊《古里 古怪集》則是屬於「靈異神變」系列的著作。

2015年的 盧師尊已壽高七十一,自2006年出關至今,轉眼間已9年。不論閉關或出關,盧師尊照常日日寫作、修法、運動、畫畫,或許場所變了,但日復一日的精進修練,卻不曾改變。或許真是年紀的作用,盧師尊的文章,讀來總有些許淡淡的愁思,應該是文字裡加了一種名為「時間」的調料,特別讓人品之有味。

這個「落日」,我覺得:沒有激情。沒有極端。沒有殘酷。沒有退藏之勢。沒有活埋。沒有海葬。因

為蛋黃躲在淡雲的後方,突然之間消杳不見,倏地不 見。在你的眼睛眨一下。就不見了。我想:「將來的 我,在人們未及想之下,就離開了眾生的視線。」這 是「美」的。「唯美」。

在第244冊《心的悸動》〈「關島」的落日(序)〉 中的這一段話,讀來便有著淡淡哀傷,因為「時間」。生命的不可逆,讓弟子們分外珍惜每一次與 盧師尊的相聚與相遇。而閱讀 盧師尊的文字,又何嘗不是一種更精緻細微的精神交會呢?同樣令人心生悸動。

第245冊《古里古怪集》,雖然同樣以靈界故事 為主,但卻不是驚心動魄的長篇因果故事。相反的, 這裡出現的無形靈眾,所謂人死鬼生,更多是如你我 一般的芸芸眾生。祂們在往生後,因種種的貪嗔癡、愛恨情仇,而有所執著,因此被困於一方小天地中,而與陽世之人產生種種的因緣糾葛。

有因言語齟齬便一怒投環的比丘尼。有葬入公墓卻還惹事生非,讓陽世老公頭疼的亡妻。過去 盧師尊被買凶襲殺,受雇的黑道頭子,竟在夢中遭神明鞭打,最終作罷。有色誘眾生的畫中仙,被 盧師尊降伏度化。有為求供養而作弄住戶的地基主…。其實無形靈眾跟陽居者無異,都受七情六慾所束縛,唯有守戒修行,自淨其意,才是解脫之道。

第246冊《自己與自己聊天》,是開悟者的自問自答。在這三本文集中,可說立意最高。因其強調之處,都是心境的細微變化。心才是修行的本源,心有所「悟」,一切言行,便有翻天覆地的變化。然而,要真正心有所「悟」,又豈容易哉。不過沒關係,我們沒悟,但可以看 盧師尊悟了什麼。盧師尊是真實開悟者,是無上大法王,《自己與自己聊天》書中的開悟智慧多如牛毛,只要您願意靜下心來,細細參悟品味,定也能有所領悟。

平凡時期 1歲-23歲

1945~1968

學法時期 24歲-39歲

1969~1984

弘法時期 40歲-43歲

1985~1988

**遊方時期** 44歳-48歳

1989~1993

**幽居時期** 49歲-55歲

1994~2000

**隱居時期** 56歲-61歲

2001~2006

大日再現 62歲之後 2007~至今



#### 盧勝彥文集第244冊《心的悸動》

導讀撰文◎蓮花敬安

# 幻境不住相 離垢背俗塵 真善唯美心的悸動

教導「入世」與「出世」的教法,用「心」去裁量而寫出來,使讀者在閱讀中感受到書內蘊含有:空靈、實用和樂趣。回顧 盧師尊過去的二百四十三本文集,無論是屬於那一類主題系列的書冊,全是運用「世出世間法」的對比,讓讀者察覺到,「世間法」和「出世間法」原是融為一體的,並道出了兩者在世間相輔相成的關係。正如在《六祖壇經》裡所說:「佛法在世間,不離世間覺,離世覓菩提,恰如求兔角」的道理。

這本文集以序文中海面上「落日」剎那的自然美景,象徵著生命旅程的短暫,教人知珍惜「時間」的重要性,然而,尋求解脫輪迴,或是繼續留在六道輪迴之途,卻又是眾生一念間的抉擇。於是,盧師尊在此書上,以他淡然自若的處世態度,說出了般若智慧的見解,引用佛法帶領讀者去觀察周遭的人事物,去剖析人性,引導他

們觀照自身(眾生)的念頭,從中察覺到本自有的真性。譬如 盧師尊在書上寫出觀看「落日」的 感觸,就有與一般世俗眼光的不同之處,充滿著「百花叢中過,片葉不沾身」的禪宗意境:

「這個『落日』,我覺得:沒有激情。沒有 極端。沒有退藏之勢。沒有活埋。沒有海葬…。 我想:『將來的我,在人們未及想之下,就離開 了眾生的視線。』這是『美』的。『唯美』。」

文集裡也有引述現今世間的顛倒現象,指出 現代人的眼光,只追求眼前「美好的外表」,好 像密教的內修成就,很難獲得普遍的尊重及認 同,即是說,那些以往對佛教的傳統觀念,正逐 漸被現代的價值觀所影響著,現時佛教大部分派 系的團體,追求的全是外在的表面,而忽略佛陀 教法的內涵。這也說明在娑婆世界裡,「時移世 易」是避免不了的自然現象,最重要的仍是謹記 學佛的初心:「現代人總是認同,建大寺院的。 建大醫院的。擁有龐大傳媒體的。人多勢眾,名 氣超大。至於:無形的成就,你成就再高,也難 獲得認同。內斂的時代過去了!」

盧師尊在這文集中,亦有以散文與新詩的優美詞句,引導讀者去參悟人生哲理,而知走向真正的處世之道,例如在短暫的生命裡,要懂得聚集資糧:靈性、修養、善業、品味,一點一滴的

累積;尚要看破世間事物的規律:名位是會過去的(變易)、金錢是會過去的(盈虧)、美色是會過去的(遲暮),唯有「真如」長存,才能讓人們知道生命的存在意義,不會侷限在世俗的框架裡,以至從世間法到出世間法的階段。

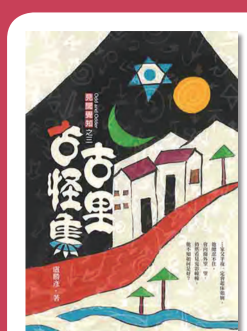
書冊的篇幅內裡,並提到修行心境的指導,融合著眾生「做人處事」的態度,事與理的彼此圓通,乃至實踐佛陀教法的「無諍」精神:學佛者修的是身清淨、口清淨、意清淨,修行全在於提升及淨化自身的心靈,人與人之間無諍,世間便將呈現一片祥和的景象…。因此,唯願讀者在閱覽之中,浸醉於字句的法味與詩意的同時,再一次帶給你們的、心之悸動。

樹葉在飄落 我能仔細的聽 我雙眼閉上 好像始終沒有醒 其實很靜很靜 雲破月來花弄影

心如鏡 落紅滿徑

天知地知你知我不知 就是這一種光景





△△244冊《古里古怪集》,是 盧師尊再一部

另「靈異神變」系列的創作。多年來,讀者

們其實已經非常習慣 盧師尊筆下的靈異世界。只

是透過 盧師尊筆下的描繪,讓一般普羅大眾也能

能與無形有所交集。但其實在某些因緣際會下,

透過特定的方法或途徑,凡人也是有機會與無形

鬼神陰陽交會的。在〈菊芳的父親〉一文中,便

提及 盧師尊弟子家中長者,經常在夜半起床如廁

看見鬼,一般人只是肉眼,看不到的。看見了

鬼,不用太驚訝,人不犯鬼,鬼不犯人,人若行

我對菊芳說:「妳父親已具有陰眼,所以能

時,遇見無形鬼眾而求助 盧師尊的案例:

雖然一般人若無修行,幾乎一生中都不太可

對鬼神界的無形靈眾有更清晰的了解。

#### 盧勝彥文集第245冊《古里古怪集》

導讀撰文◎蓮花天成

# **人目:鬼神之事皆幻 盧師尊:人間也是**

得正,夜半敲門心不驚。」菊芳聽了,默然!我 說:人如是。鬼如是。

我曾對一位醫師談及見鬼事。醫師說:「幻 覺!」我對醫師說:「人間,也是幻覺!」醫師 莫名其妙。

神異之事,除了直接幻化現形,也有透過天 光雲彩顯化。在 盧師尊的生平中,這樣的神變之 事,也是平常。在〈向虚空揮毫〉一文中,便記 錄下了 盧師尊的神異瞬間:

二〇一四年九月二十二曰傍晚七時,我們走 出西雅圖雷藏寺的餐廳,走到「真佛密苑」之門 前。抬頭望天。大家「哇!」的一聲。虛空出現 像潑墨一樣,空靈的神韻令人著迷。我突發奇 想,觀想自己拿巨大的筆,向虛空中揮毫。只一 剎那,現出一道彩虹,一道紅光。彩虹在上,紅 光在下,成一「之」字。三十多個人,全部目瞪

關於人與鬼神的陰陽交會,還有一種常見的 途徑就是夢示傳訊。在〈靈骨塔之魅〉一文中, 盧師尊有一弟子妻子往生後,葬於公墓的靈骨 塔,之後卻頻頻在夢中對其夫控訴,靈骨塔內有 一魅,控制所有亡魂為僕役,包括其妻在內,不 堪其苦。弟子向 盧師尊求助,經 盧師尊建議, 弟子找了該地的土地公、城隍爺,卻都無動於 |

衷。最後 盧師尊秉告玉皇大帝,才知是其妻誣 告,所謂「靈骨塔之魅」,不是魅,而是神。如 此也是奇事一樁。

除去少數陰眼體質不談,一般人若無修行, 基本是難以看見無形靈界,但仍能透過特定的 方法,感通陰陽。譬如以前民間流行過的「碟 仙」,便屬於一般人與無形鬼眾的溝通方式,但 較流於戲謔。還有一種在宮廟中施行,較為正式 的觀神之術,稱為「觀落陰」,可以溝通陰間過 世的先人。這種觀神之術,盧師尊早期竟也曾施 行過。在〈輪迴變化〉一文中,便如此寫道:

我的「陰陽會」很奇特,蒙上眼睛,可以 看見過往的祖先親人,祂們現在在六道輪迴的 某一道之中。我唸咒。手持「鈴」及「尺」,以 尺拍桌。「拍拍」有聲!約近一小時。蓮馨上師 說:「先看見母親生前的相貌,後來消失不見, 再來出現一位可愛小童子,活潑漂亮,眨著大 眼睛。」我說:「妳母已轉生到了西方極樂世界 摩訶雙蓮池了!」眾人聽了歡呼!我想:度化眾 生,有很多的善巧方便,「陰陽會」也是方法之

是啊,所謂眼見為憑,世人還是相信自己的 眼睛,盧師尊如此寫作不怠,不就是為了希望能 令眾生「啟信」嗎?

#### 盧勝彥文集第246冊《自己與自己聊天》

導讀撰文◎蓮花天成

# 與佛陀相同證悟 盧師尊太言 卻無不慚

果你是一位開悟者,那是一種什麼樣的狀 心開悟,解脫一切煩惱束縛。然而,畢竟能真正 達到開悟境界者,世間幾稀矣。所以,我們只能 想像,從 盧師尊一本又一本的著作中去想像。因 為 盧師尊才是真正的開悟者,每一本書,每一個 篇章,都是他明心開悟的智慧與結晶,字裡行間 都有他通往開悟之境的口訣心要與蛛絲馬跡。

第246冊《自己與自己聊天》的特殊之處, 在〈目己與目己聊天(序)〉文中,盧帥尊如此 寫道:《自己與自己聊天》,是純聊天式的,自 己問,自己答。為什麼自己問自己答?因為: 「自己最瞭解自己!」「自己瞭解自己是天縱奇 才,自己才是真正的開悟者!」問:「你是精神 病患嗎?」答:「是的。如果世界上的一切有情 都是正常,我當然是精神病患。」問:「你的意思 是?」答:「反過來說,如果我是正常人,那全 世界上的人都是精神病患。」問:「開悟者都是 這樣嗎?」答:「是的。開悟者都『去校』了, 精神病了,無法理解了!」問:「為什麼會這 樣?」答:「哈哈哈哈哈!太可笑了,人生是一 場大笑話,笑死我了,真是,你媽卡好!」問:

「什麼事情,那麼好笑?」答:「我有笑嗎?」 (這一句是關鍵)

是的,《自己與自己聊天》雖說是 盧師尊 自我的對話,但通篇的文字氣息,卻與「五燈會 元」系列的文及內容,極為相似。篇章中的文字 與意境,都極其精煉純粹,如同禪宗公案般,似 乎每一字一句,都是開悟者的機鋒智慧。令人不 禁疑惑:開悟者都是這樣跟自己聊天的嗎?可仔 細想想,還真是。所謂一悟永悟,開悟者既然已 見天地,其胸襟與忠維,如同站在台北101的頂 層,極目遠眺,又豈是還在地面樓徘徊的芸芸眾 生所能想像。

在〈人真的很盲目〉文中,盧師尊自問自 答,思維著開悟者的自我認知:問:「你到底活 著幹什麼?」我答:「現在我終於明白了,我根 本沒有幹什麼!」(關鍵語)問:「這又是什麼意 思?」我答:「我舉一個例子,現在我一共寫了 二百四十六冊的書,但,我說,我根本沒有寫 過一個字。」問:「世人不會明白你說的!」我 答:「釋迦如來也一樣說,說法四十九年,一箇 字也未說。」問:「世人不明白佛所說!」我 答:「我明白。」(佛陀確實沒有說法,我確實



沒有寫作) 問:「為什麼你能明白,而一般人不 明白?」我答:「我就是釋迦佛如來。」「你這 樣說,是不是,你就是釋迦牟尼佛的轉世?」我 答:「只是等同。釋迦牟尼佛證悟的,也正是我 所證悟的。」問:「口氣太大,你是不是妄自尊 大?」我答:「我不管別人怎麼說,信或不信, 疑或不疑,我始終是佛。」問:「大言不慚!」 我答:「我是大言,卻沒有不慚!」

是的,這正是開悟者頂天立地的氣魄。舉 手投足均為無言之說,落筆成行字字皆是「大 言」,如此氣吞山河的聊天巨作,建議讀者們, 再次細細品味參悟。



10/26 (日)摩利支天護摩法會

11/02 (日) 高王觀世音菩薩護摩法會

11/09 (日)黃財神護摩法會

11/16 (日)藥師佛護摩法會

11/23 (日)五色不動明王護摩法會

11/30 (日)萬佛手無極眼瑤池金母護摩法會



台灣9月23日,位於花蓮縣馬太鞍溪上游的堰塞湖,發生溢流、潰壩造 成約19人死亡、5人失聯、100多人受傷,災情慘重,近日颱風今 (10/19)上午接獲通報,太魯閣國家公園燕子口步道土石大量崩落,導致 立霧溪河道受阻,花蓮再次形成堰塞湖,目前秀林村開始撤村。全球災難

蓮生活佛教導弟子,要懂得「自他互換」,唯有懂得換位思考,才會對眾 生的苦難有感,才會生出真實菩提心。所以我們持續呼籲大家,以真實利 他之心,繼續堅持每天十分鐘,持誦「大救難咒」,堅持凝聚共善之心, 以咒音為地球療傷。

#### 大救難咒:

他翅吒吒拉。他翅魯樓麗。摩訶魯樓麗。 阿拉摩拉。多拉。梭哈。

願 我們一字一句的祝福,能為這世界帶來光明

